

الطبعة المثالثة ١٤٠٨ هـ ١٩٨٨م

© حَاْرِ الْسُرِ وَ الْسِيدِ عَالِمَ مَامِيدٍ عَالِمَاهِ ، بَارِكِهُ مُسْرِدُنَّ ، بَالْحَالُ ( Cample Specific Line) مَا يَوْمِهُ مُسْرِدُنَّ ، بَالْحَالُ اللهِ Specific Specific Line) مَالِحَةً الْمُسْرِدُةِ اللهِ اللهِ Specific Specific Line) مَا يَحْدُونُ اللهِ اللهِ Specific Line) مَا يَعْدُونُ اللهِ اللهِ Specific Line) مِنْ اللهِ اللهِ اللهِ Specific Line) مِنْ اللهِ اللهِ اللهِ Specific Line) مِنْ اللهِ Specific Line) مِنْ اللهِ اللهِ Specific Line) مِنْ اللهِ اللهِ Specific Line) مِنْ اللهِ Specific

## الدكتورمحةدعمارة



دارالشروقــــ

هناك فريق من المشتغلين بالدراسات الإسلامية ينكرون وصف الإسلام بهذه الصفة كل الإسلام بهذه الصفة كل الاستنكار ا ..

وهم يؤسسون موقفهم هذا على أن «الثورة»، كأى نشاط إنسانى ، فيها الحطأ والصواب ، بينها الإسلام صواب لاخطأ فيه ومن ثم فإن الواجب تنزيهه عن مثل هذه الأوصاف ! ..

لكن هذا الفريق من المشتغلين بالدراسات الإسلامية لا ينكرون ولا يستنكرون وصف الإسلام بأنه « دولة » ، بل هم حريصون كل الحرص على ترديد عبارة : « إن الإسلام دين ودولة » ! . وهي عبارة صادقة ، نشاركهم الحرص على إذاعتها والدعوة إليها ... .

إذًا ، فهم ينكرون أن الإسلام «ثورة» ، ويحرصون على أنه «دولة» ، رغم أن كلاً من «الثورة» و «الدولة» نشاط إنسانى فكرًا وتطبيقًا ، وفيهما ، كليهما ، ما هو خطأ وما هو صواب ! .. وأغلب الظن ، بل يقينًا ، إنهم ينكرون ويستنكرون أن تكون

« دولة » الإسلام « دولة ثورة » أو « دولة ثورية » ، ويحبذون الابتعاد بها عن صفة « الثورة » و « الثورية » ؟ ! . . يريدونها « دولة » وفقط أو « دولة » غير ثائرة ، بالتحديد ! ..

وهنا تظهر منطلقات وجهة النظر هذه ، ويسفر هذا الاتجاه الفكرى عن وجهه .. فالقضية ليست قضية «تنزيه » الإسلام عن الاتصاف بأوصاف هي بن صميم النشاط البشرى الذي يختمل الخطأ والصواب ، وإلا «لنزهوه » أيضًا عن صفة «الدولة » .. وإنما القضية أن هناك موقفًا معاديًا «للثورة » كسبيل لتغيير الحياة وتبديل النظم والتطور بالمجتمعات ! .. وهو موقف يكرِّس «الواقع » ويمنحه «الشرعية » و «البركة » ، وإن كان لابد من تغيير فليكن «إصلاحًا » و الشرعية » و «البركة » ، وإن كان لابد من تغيير فليكن «إصلاحًا » و عملية التغيير! ..

وفريق آخر من المشتغلين بالدراسات الإسلامية يقبل «الثورة» عندما تحدث ، وعندما يعيش فى ظل سلطتها وسلطانها ، باعتبارها «واقعة » قد حدثت «ونازلة » يسلم بها المؤمنون الذين امتحنوا بها ولهم أجر الصبر على معايشتها والعيش فى كنفها ا .. وفى أحسن ولهم أجر الصبر على معايشتها والعيش فى كنفها ا .. وفى أحسن والحالات فإنهم ينظرون إليها «كمحظور» و «عرم » تبيحه «المضرورة» ، و «المضرورات تبيح المحظورات ا » ..

وليس هناك فرق بين منطلقات هذين الفريقين ، بل هما في الحقيقة

فريق واحد يرى أصحابه أن الصلات غير قائمة بين الإسلام ـ كفكر خالص ، وكفكر وضع فى التطبيق بمجتمع عصر النبوة وصدر الإسلام ـ وبين « الثورة » ، كطريق إنسانى لتغيير المجتمعات والانتقال بها إلى درجات جديدة فى سلم التطور .. ومن هنا تأتى أهمية الدراسة لهذه القضية .. قضية : (الإسلام .. والثورة ) ..

ي ما هو موقف الإسلام من يا الثورة ي ؟ . . وما هو مكانها في مصادره الأساسية : القرآن ، والسنّة ؟؟ .

. ما هو موقف المسلمين الأوائل ، فى عهد دولة الخلافة الراشدة التي غدت عند التابعين وتابعي التابعين «سابقة دستورية» وحجة يحتكمون إليها ... ما هو موقفهم من «الثورة» ؟؟ ..

. وما هو موقف التيارات الفكرية والسياسية الإسلامية من هذه القضية ٢٢ .. نظريًا وعمليًا ٢٢ .. وإذا كانوا قد اختلفوا ، فوجدنا فيهم ، « فِرقًا » ثورية ، و « فِرقًا » رفضت الثورة ، فلهاذا كان هذا الاختلاف ٢٢ ..

تلك هي القضية ، أو القضايا ، التي يعالجها هذا الكتاب .. ويعالجها من منطلق إسلامي فيهيب بمختلف الفرقاء : أن تعالوا إلى كلمة سواء ، كي نرى قضية والثورة ، في ظل فكر الإسلام وتعاليمه كتابًا ، وسنة ، وحضارة ، وتجربة أقامها المسلمون الأوائل في الدولة التي أسسها الرسول \_عليه الصلاة والسلام \_..

ويزيد من أهمية دراسة هذه القضية فى ظروفنا الراهنة ، ان « الثورة » كطريق لتغيير المجتمعات ، وكسبيل لرفع المعاناة عن الجاهير فى المجتمعات الاسلامية ، تتعرض لهجات شرسة ، بل وللادانة والرفض ... وباسم الاسلام يحدث هذا الرفض وتلك الادانة وتشن هذه الهجات ؟ ! ...

فإذا استطاعت صفحات هذا الكتاب أن تجلو وجه الإسلام كى يشرق على هذه القضية وينير هذا الميدان كان ذلك هو القصد الذى نحمد الله على بلوغه ونشكره على التوفيق فيه!

دکتور محمد عمارة

القاهرة

٨

الشورة ( التعريف والمصطلح ) إن مرادنا بالثورة هي أنها: العلم، الذي يوضع في المارسة والتطبيق، من أجل تغيير المجتمع تغييرًا جذريًا وشاملاً، والانتقال به من مرحلة تطورية معينة إلى أخرى أكثر تقدمًا، الأمر الذي يتيح للقوى الاجتماعية المتقدمة في هذا المجتمع أن تأخذ بيدها مقاليد الأمور، فتصنع الحياة الأكثر ملاءمة وتمكينًا لسعادة الإنسان ورفاهيته، محققة بذلك خطوة على درب التقدم الإنساني نحو مثله العليا التي ستظل دائمًا وأبدًا زاخرة بالجديد الذي يغرى بالتقدم ويستعصى على النفاد والتحقيق!

ومصطلح «الثورة »، وإن كان قد عرف واستعمل فى تراثنا العربي ، الديني منه والسياسي ، إلا أنه لم ينفرد وحده بالدلالة على تلك المعانى التي أشرنا إليها فى هذا التعريف ، والتي استقرّت لهذا المصطلح فى أدبنا السياسي الحديث ، فلقد شاركته فى الدلالة على هذه المعانى أو بعضها مصطلحات أخرى ، كان بعضها أكثر منه شيوعًا فى الاستعال على امتداد تاريخنا الإسلامي ، حتى لقد يحسب البعض أن

مصطلح «الثورة » غريب عن تراثنا القديم ، وطارئ أضافه عصرنا الحديث ..

فالعرب والمسلمون الأوائل قد عرفوا مصطلح «الثورة» واستخدموه ، وكان يعني عندهم ضمن ما يعني : الهياج والانقلاب ، والتغيير ، والوثوب ، والانتشار ، والغضب .. بل لقد دلّت بعض مشتقات هذا المصطلح على نمط في البحث والتفكير يتسم بالعمق والغوص وراء المعانى وقلب الظواهر وتجاوزها بحثًا عن المكنونات ! وفي ( لسان العرب ) لابن منظور ، نطالع حديث الرسول \_ عليه الصلاة والسلام \_ : « أثيروا القرآن ، فإن فيه خبر الأولين والآخرين » وحديث : « من أراد العلم فليثور القرآن » ! .. وفي صحاح السنة ومسانيدها الشهيرة نجد هذا المصطلح مصطلح « الثورة » .. يطالعنا في الكثير من الأحاديث .. فالصحابي « اللجلاج » يروى لنا الحديث الذي يقول فيه « بينها نحن في السوق إذ مرَّت امرأة تحمل صبيًا فثار الناس وثرت معهم ، فانتهيت إلى رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم ... وهو يقول لها: من أبو هذا؟! فسكتت 1 ... (١) .. ، وفي الحديث الذي روته أم المؤمنين عائشة ، \_ رضى الله عنها\_ والذي يحكى قصة حديث الإفك الذي شاع ضدها ، نقرأ وصف الحلاف الذي نشب بين الأوس والحزرج بينا

<sup>(</sup>١) رواه البخاري وأبو داود وأحمد بن حنبل.

الرسول بخطب من فوق المنبر، فنجد استخدام هذا المصطلع.. تقول عائشة: «.. فثار الحيان: الأوس والخزرج حتى هموا أن يقتتلوا ورسول الله عليه وسلم \_ قائم على المنبر، فلم يزل رسول الله يخفضهم حتى سكتوا وسكت! (۱) «... أما الصحاب « مرة البرزى » فإنه يروى لنا ، في تنبؤ الرسول بالثورة على عيان بن عفّان ، حديثا يستخدم فيه مصطلح « الحياج » في رواية ومصطلح « الثورة » في رواية أخرى .. يقول : « قال رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ : تهيج فتنة أخرى .. يقول : « قال رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ : تهيج فتنة منافز في أقطار الأرض كأنها صياصي بقر .. » (۱) .. فيؤكد ما سنشير إليه من اشتراك أكثر من مصطلح في الدلالة على « عملية الثورة » كطريق للتغيير ... كا تؤكد لنا صحاح السنة ومسانيدها شيوع مذا المصطلح في تراثنا النبوى ، الأمر الذي يشهد له وجود هذا المصطلح في كتب الصحاح والمسانيد الشهيرة في أكثر من أربعين المصطلح في كتب الصحاح والمسانيد الشهيرة في أكثر من أربعين حديثًا (١) ...

وحول نفس المعانى يستخدم القرآن الكريم مادة هذا المصطلح للدلالة على : الانقلاب ، والاثارة والهياج ، فبقرة بني إسرائيل كانت

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري ومسلم وأحمد بن حنبل.

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد بن حنبل (وصياصي البقر: قرونها, ومفردها: صيصة وصيصية).

<sup>(</sup>٤) انظر (المعجم المفهرس لألفاظ الحديث النبوى) وضع جمعيات الاستشراق الأممية . طبعة ليدن ١٩٣٦ سـ ١٩٦٩ م .

لا (تثير الأرض) (٥) أى لا تقلبها بالحرث الذي يغيرها .. ومن الأم السابقة من (كانوا أشد قوة وأثاروا الأرض وعمروها) (١) أى قلبوا وجهها ، كما يقول : «البيضاوي » في التفسير .. والحيل إذا اقتحمت ميدان القتال (أثرن به نقعًا) (١) أى هيجن التراب فصنعن به سحبًا من الغبار .. والله سبحانه مو (الذي أرسل الرياح فتثير سحابًا) (١) وهو (الذي يرسل الرياح فتثير سحابًا) (١) أى تهيجه كي ينتشر فيسق وهو (الذي يرسل الرياح فتثير سحابًا) (١) أى تهيجه كي ينتشر فيسق البلاد الميئة أو يبسطه في السماء (كيف يشاء) ...

وغير مصطلح «الثورة » هذا نجد العرب المسلمين قد استخدموا مصطلحات أخرى للدلالة على عدد من «المعانى» و «الأفعال» القريبة من معنى «الثورة» وأحداثها.. فصطلح «الفتنة» استخدم قديما ، للدلالة على الاختلاف والصراع حول الآراء والأفكار وقيام الأحزاب والتيارات الفكرية المتصارعة .. ولقد كانوا يصفون المؤرخ إذا كان حجة فى أخبار «الثورات» و «الحروب» فيقولون عنه : إنه عالم فى «الفتن» و «الدماء»!

كما استخدموا مصطلح «الملحمة» للدلالة على بعض معانى مصطلح «الثورة»، فدل عندهم على: التلاحم في الصراع

(٥) البقرة: ٧١ فأطر: ٩

(٦) الروم : ٩) الروم : ٤٨

(٧) ألماديات: ٤

والقتال ، وبخاصة إذا كان القتال فى ثورة ، كما دلّ على عمليات الاصلاح الجذرى العميق ، لأنه كالثورة ــ يفضى إلى التأليف بين الأمة ويحقق وحدتها وتلاحمها .. ولأن الرسول ــ صلى الله عليه وسلّم قد مارس التغيير بالوسيلتين معًا : القتال ، والاصلاح العميق ، جعلوا من أوصافه : « نبى الملحمة » .

وغير «الفتنة» و «الملحمة» استخدموا مصطلح «الخروج» وغلب على الأدب السياسي لكثير من فرق المسلمين ومدارسهم الفكرية ، حتى لقد اشتق منه اسم «الخوارج» لثورتهم المستمرة .. كما استخدموا أيضا ، مصطلح «النهضة» لأن «النهوض» -كالثورة بعني الوثوب والانقضاض .. فني الحديث الذي يرويه الصحابي «ابن أبي أوفي » نقرأ : «كان النبي -صلى الله عليه وسلم - يحب أن ينهض إلى عدوه عند زوال الشمس » (١٠) ! .. كما نقرأ في حديث الصحابي «أبو بويدة الأسلمي » عن فتح خيبر قوله : « لما نزل الرسول - صلى «أبو بويدة الأسلمي » عن فتح خيبر أعطى اللواء عمر بن الخطاب الله عليه وسلم - بحصن أهل خيبر أعطى اللواء عمر بن الخطاب ونهض معه من نهض من المسلمين فلقوا أهل خيبر ، فقال رسول الله - صلى الله عليه وسلم - : لأعطين اللواء غنا رجلاً يحب الله ورسوله ويحبه الله ورسوله ، فلماكان الغد دعا عليًا وأعطاه اللواء ونهض الناس

<sup>(</sup>١٠) رواه أحمد بن حنيل.

معه فلقى أهلى خيبر (١١) .. أما أنس بن مالك فإنه يروى فيقول :

«حضرت عند مناهضة حصن تستر عند إضاءة الفجر ، واشتد اشتعال القتال ، فلم يقدروا على الصلاة ، فلم نصل إلا بعد ارتفاع النهار » (١٦) . إلى غير ذلك من الأحاديث التي تستخدم مصطلح «النهضة » و «المناهضة » بمعنى البروز والوثوب والصراع مع الأعداء لاحداث التغيير والاقتحام للمستقبل وامتلاك الجديد وإحراز الفتح المبين! . .

ولقد ظلَّ هذا المصطلح مصطلح «النهضة» بمعنى «الثورة» مستخدمًا حتى وقت قريب، فنحن نطالعه فى كتابات جهال الدين الأفغانى (١٨٣٨ مـ ١٨٩٧ م)، ويطالعنا فى أدب ثورة سنة الأفغانى (١٨٣٨ مـ ١٨٩٠ م)، ويطالعنا فى أدب ثورة سنة ١٩٩٩ م عندما نقرأ خطب سعد زغلول (١٣) (١٨٦٠ م).

<sup>(</sup>۱۱) رواه ابن حنبل .

<sup>(</sup> ۱۲ ) رواه البخاري .

<sup>(</sup>١٣) انظر في كل ذلك (لسان العرب) لابن منظور، والدراسة التي قدمنا بها (الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني) ص ١٤ طبعة القاهرة. سنة ١٩٦٨ م.

ارهاصات الواقع الجاهلي بالإسلام الشورة ولقد كان الإسلام ، عندما ظهر فى شبه الجزيرة العربية ، فى جوانبه الفكرية والاجتاعية والسياسية أول ثورة كبرى وأعظم ثورة فى النزاث الحضارى للعرب المسلمين .. كها كانت لجوانبه الثورية هذه صلات وثيقة بالواقع الذى ظهر فيه ، إذ استهدفت هذه الجوانب تغييره ، والانتقال به إلى طور متقدم وجديد .. ويشهد لهذه الصلات ما سبق ظهور الاسلام كثورة ، من إرهاصات تمثلت فى محاولات لتغيير هذا الواقع الجاهلي أو تطويره ، اتخذت أحيانًا شكل الرفض والاستنكار والانكار ، وحينًا آخر لجأت إلى العنف الثورى ، ممثلاً فى الانتفاضات والتمردات ..

\* فحركة «الصعلكة » و «الفتوة » التي عرفها واقع شبه الجزيرة العربية قبل الإسلام ، كانت واحدة من حركات الرفض والترد والانتفاض ضد مظالم ذلك الواقع الجاهلي . فهؤلاء الشعراء الذين عرفوا بشعراء الصعاليك ، ومن تبعهم من ذوى الأفق المستنير ، ومن المقاتلين والفرسان . قد انخرطوا في تيار للمقاومة الرافضة ، وتسلحوا

« بالعنف الثورى » الذى استخدموه فى الاغارة على الأثرياء ينتزعون ثراءهم كى يعيدوا توزيعه على الفقراء 1 . وهم لذلك قد هجروا المحواضر والقرى والمدن إلى البادية ، يشنون منها غاراتهم التى أشبهت «حرب العصابات » ، ويمارسون تقاليدهم المعيشية المتميزة ، التى سجلتها أشعارهم المتناثرة بقاياها فى مصادر المتراث ..

" وخالد بن سنان العبسى ... (الذي ظهر بأرض عبس ، في نبحد) ... هو الآخر ، علامة على الرفض للواقع الجاهلى ، وعلى عاولات التغيير التى سبقت ظهور الإسلام .. فلقد تقدم إلى قومه كنبى ، يدعوهم إلى نعط للحياة غير الذي ألفوه .. لكن قومه خذلوه ولم تتح له الظروف « دولة » تحفظ « دعوته » ، فلفها ظلام الجاهلية مع ما لف من دعوات الرفض ومحاولات التغيير .. ولقد شهد الرسول ... عليه الصلاة والسلام ... خالد العبسى ولدعوته .. فعندما جاء وفد قبيلته إلى المدينة مبايعًا ومسلمًا ، كانت ضمن هذا الوفد امرأة عجوز هي بنت خالد العبسى ، فلم علم بذلك الرسول ، نهض لاستقبالها وفرش لها عباءته كي تجلس عليها ، وقال لها كلمته ذات الدلالة : ومرحبًا ببئت نبى ضيعه قومه ؟ ا » ..

ه وزيد بن عمرو بن نفيل بن عبد العزّى (١٧ ق. هـ ٢٠٦ م.) - وهو قرشى ، من عدى - كان هو الآخر نموذجًا لحركة الرفض لواقع الجاهلية قبل الإسلام .. فلقد رفض الوثنية وتعدد

الآلهة .. وحرم على نفسه الحمر ، ودعا إلى تحريمها .. واتخذ من غار حراء مكانًا للتحنث والتأمل والتعبد شهرًا كل عام ، هو شهر رمضان ! .. وساح في شبه الجزيرة ، شرقًا وغربًا وشهالاً وجنوبًا ، يلقى الأحبار والرهبان ، ويبحث عن الحقيقة ، ويجتهد لنسج نمط فكرى جديد يتغير به واقع ذلك المجتمع القديم .. وبعد أن مات ، وهو في طريقه إلى الشام ، باحنًا عن الحقيقة ، شهدت مكة ظهور الإسلام بعد موته بخمس سنوات .. وكان تقويم الرسول ــ صلى الله عليه وسلم لدعوة زيد تقويمًا وضعها على طريق المحاولات الكبرى التي سبقت الاسلام داعية إلى رفض الواقع الجاهلي وعاولة تغييره .. فلقد قال الرسول عن زيد: «إنه يُبعث يوم القيامة أمة وحده ١٤» ..

والحنفاء.. ذلك التيار الفكرى الدينى.. انتشر أصحابه وأتباعه في مواطن كثيرة من أرض شبه الجزيرة .. يرفضون الوثنية ، وينكرون مظالم الجاهلية ، ويتطلعون إلى مجتمع جديد وفكر جديد .. وفي سبيل ذلك أخذوا ينقبون عن بقايا عقيدة التوحيد ، كها عرفتها قرونهم الأولى على يد إبراهيم الخليل ، ويحاولون بناء نمط فكرى ديني من هذه البقايا .. ولقد كان أبو ذر الغفارى ( ٣٢ هـ ٢٥٢ ـ ٣٥٣ م ) واحدا من هؤلاء الحنفاء ، اهتدى بتأمله ، وبفكره إلى التوحيد ، فوحد الله وصلى له وحده ، دون واسطة ، قبل ظهور الإسلام بسنوات ثلاث إ (١٤) ..

<sup>(</sup> ١٤ ) انظر كتابنا ( مسلمون ثوار ) ص ١٧ طبعة بيروت سنة ١٩٧٤ م .

« وحلف الفضول .. ذلك التعاهد الاجتماعي والسياسي الذي اجتمعت عليه عدة بطون من قريش \_ (بنو هاشم ، وزهرة ، وبنو أسد بن عبد العزى ، وبنو تيم ) \_ وأقسموا فيه وتعاهدوا على نصرة المظلوم ، أيًا كان .. وردع الظالم ، مها كان .. ورد المظالم إلى أصحابها .. هذا الحلف كان هو الآخر شكلاً تنظيميًا ومنظمًا اجتمعت فيه جهود رافضة لما امتلأ به ذلك الواقع الجاهلي من مظالم وآثام وحاولت به تلك الجهود أن تُحل بعض العدل محل الجور الذي كان يئن منه إنسان ذلك المجتمع في ذلك التاريخ .. ولقد كان هذا الحلف من إرهاصات التغيير التي اقتربت ، زمنًا ، من ظهور الإسلام ، فبين عقده وبين نبوة محمد .. صلى الله عليه وسلم \_ عشرون عامًا .. ولقد كان الرسول من بين مؤسسيه ، شهد إبرام ميثاقه وعمره عشرون عامًا ..

فلقد كانت ، إذن ، للعرب جهود استهدفت تغيير الواقع وبعض هذه الجهود كان سلميًا ، بينا استعان بعضها الآخر بالسيف العنف للنجاز ما أراد من تغيير . فكانت هذه الجهود جميعًا علامات على طريق الإنسان العربي نحو ثورته الكبرى ، وإنجازه الثورى الأعظم الذي تمثل في ثورة الإسلام ..

\* \* \*

ثمورة الإسلام

والحديث عن الإسلام كثورة ، أو عن الجوانب التي مثلت الثورة في ذلك البناء الفكرى والمادى \_الحضارى \_ الذي يندرج تحت عنوان : (الإسلام).. الحديث عن هذه القضية يتطلب إبراز موقف الإسلام من الثورة على جهتين :

(أ) الجبهة الفكرية.. كما تمثلت فى كتابه الأول: القرآن الكريم.. وفى: السنة النبوية الشريفة، التى كانت ولا تزال بمثابة «المذكرة التفسيرية» للقرآن الكريم...

(ب) والجبهة الواقعية .. كما تمثلت في الانجازات الثورية التي غير بها الإسلام ، عندما ظهر ، واقع المجتمع الجاهلي ، وعبر ، عن طريقها ، بإنسان ذلك الواقع من مرحلة تطورية متخلفة ومعوقة إلى أخرى حافلة بقدر عظيم من الاستنارة والتقدم والعدل والحرية ، الأمر الذي خفف من قيود ذلك الإنسان ، وسلحه بأسلحة أفعل في صراعه من أجل التقدم ، وانتقل به إلى طور حضاري جديد ..

على هاتين الجبهتين \_ وهما متصلتان ، بل متحدتان \_ نستطيع أن

نرصد موقف الإسلام ، كحضارة ، من الثورة ، ونتعرف على الحقيقة القائلة : إنه كان أعظم ثورات العرب المسلمين فى ذلك التاريخ . . القرآن والسنة . . والثورة :

لم يقتصر موقف القرآن الكريم من قضية الثورة على استخدام المادة اللغوية لمصطلحها في الدلالة على معانيها بمجالات بعيدة عن إطارها الذي هو تغيير المجتمع والانتقال به إلى طور جديد ، بل لقد شرع القرآن الثورة كسبيل إنساني لتغيير الواقع والتطور بالمجتمعات ، ولنا على ذلك أدلة قوية عديدة ، نكتني بايراد بعضها نزولا على حكم الحيز والمقام :

1 - فجميع التيارات الفكرية الإسلامية التي انحازت للثورة نظريًا أو عمليًا أو إليها معا ، وقررت مشروعيهًا ، قد استندت إلى أن القرآن قد أوجب على الأمة ، متضامنة متكافلة ، الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، فإذا اقتضى النهوض بهذا التكليف استخدام «الفعل » بعد «القول » ، والاستعانة « بالقوة » - التي اصطلحوا على تسميهًا : قضية «السيف » - كان ذلك مشروعاً ، لدى البعض وواجبًا لدى البعض الآخر .

وهم قد استندوا فی ذلك إلى قول الله ـــ سبحانه ــ : (ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر) (١٥٠)

<sup>(</sup>١٥) آل عبراً: ١٠٤.

وقوله (كنتم خير أمة أخرجت للناس ، تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر) (١٦) .

وقالوا: إنّه إذا كان الأمر بالمعروف يقف عند حدود: الهدى والبيان إلى والبيان بالتي هي أحسن فإن النهي عن المنكر يتجاوز الهدى والبيان إلى الفعل.. واستندوا في ذلك إلى عديد من أحاديث الرسول عليه الصلاة والسلام من مثل قوله: «من رأى منكم منكرا فليغيره بيده ، فإن لم يستطع فبقلبه ، وذلك أضعف بيده ، فإن لم يستطع فبقلبه ، وذلك أضعف الإيمان » (١٧) . «.. فالفعل » هنا يتقدم غيره من وسائل التغيير.. ومن مثل قوله ، عذرا الأمة من النكوص عن هذا الطريق الصعب : ولتأمرن بالمعروف ، ولتنهون عن المنكر ، ولتأخذن على يد الظالم ولتأطرنه (١٨) على الحق . أطرا ، أو ليضربن الله قلوب بعضكم بعض ، ثم تدعون فلا يستجاب لكم (١٩) »! وقوله : «إذا رأيتم ببعض ، ثم تدعون فلا يستجاب لكم (١٩) »! وقوله : «إذا رأيتم الظالم فلم تأخذوا على يديه يوشك الله أن يعمكم بعذاب من عنده (٢٠) » .. ومن مثل ترغيبه أمته في السير على هذا الدرب المحفوف عنده (٢٠) » .. ومن مثل ترغيبه أمته في السير على هذا الدرب المحفوف بالمكاوه والملىء بالأشواك ، بقوله : «أفضل الجهاد كلمة حق أمام بالمكاوه والملىء بالأشواك ، بقوله : «أفضل الجهاد كلمة حق أمام

<sup>(</sup>١٦) آل عمران : ١١٠.

<sup>(</sup>۱۷ ) رواه مسلم والترمذي والنسال وابن حنبل.

<sup>(</sup>١٨ ) أي لتنخلونه في الحق وتجبرونه عليه .

<sup>(</sup>۱۹) رواه النرمذي وأبو داود وابن ماجة وابن حنبل.

<sup>(</sup> ۲۰ ) رواه النرمذي في سننه .

سلطان جائر (٢١) »! وقوله: «سيد الشهداء: حمزة ابن عبد المطلب، شم رجل قام إلى إمام جاثر فأمره ونهاه فقتله »!..

٢ ـ وغير آيات الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر والأحاديث المفسرة لها، تجد التيارات الفكرية الثورية، في تراثنا الإسلامي الكثير من آيات القرآن الكريم التي تدعو الإنسان إلى رفض الظلم و « العمل » على تغييره .. فالثورة تعنى الهجرة من حال الاستسلام والسكون إلى حال الترد والحركة ، فهي هجران للركود والموات ووثبة يتجاوز بها الإنسان والمجتمع ذلك الوضع الجاثر والواقع الظالم ليستبدله بآخر أكثر إشراقًا ووضاءة .. فليست الهجرة فرارًا وهروبًا فهي . في الاسلام فعل إيجابي ، بل ووسيلة تأديب ا والذين لا يهجرون المجتمع الظالم لتغييره هم ظالمون لأنفسهم ، وهو أشد أنواع الظلم ، لأن ضحيته ليست ذات الظالم لنفسه وحدها ، وليست فردًا أو أَفْرَادًا ، بل الأمة ومصالحها والقيم التي دعا إليها الله وبشر بها الرسول . . وفي ذلك يقول الله \_ سبحانه \_ : « إن الذين توفاهم الملائكة ظالمي أنفسهم ، قالوا : فيم كنتم ؟ قالوا : كنا مستضعفين في الأرض ، قالوا : ألم تكن أرض الله واسعة فتهاجروا فيها ؟ ! فأولئك مأواهم جهنم وساءت مصيرا (٢٢) . .

<sup>(</sup> ۲۱ ) رواه أبو داود والترمذي والنسالي وابن ماجة وابن حنبل.

<sup>(</sup> ٢٢) النساء : ٩٧ .

٣ ذلك أن كونهم «مستضعفين في الأرض» لا يعفيهم من مسئولية التكليف بواجب التغيير للظلم ، لأن منطقهم الاستسلامي هذا يعاكس إرادة الله ـ سبحانه ـ تلك الارادة التي صاغها القرآن الكريم في آية جمعت من المعاني والطاقات الثورية ما لم تجمعه شعارات وشعارات: « ونريد أن نمن على الذين استضعفوا في الأرض ونجعلهم أئمة ، ونجعلهم الوارثين . (٣٣) « . فإرادة الله أن تكون القيادة والإمامة للمستضعفين في الأرض ، وأن تكون لهم وراثة ما في حوزة أوطانهم من ثروات وعلوم وإمكانيات . .

ولم ولن يجول بين التيارات الثورية الإسلامية وبين الاستدلال بهذه الآية أنها قد جاءت في معرض الحكاية عن قوم سابقين على ظهور الإسلام .. فعلماء الأصول قد قالوا : إن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب. ونحن نقول : إن القرآن لم يذكر قصص الأولين مستهدفًا التاريخ ، بل أورد من هذا التاريخ وذلك القصص مواطن للعبرة ، فهو يعالج قضايا المجتمع الاسلامي ، سواء أكان ذلك بالحديث المباشر أو بالعبر والعظات يسوقها لنا من خلال قصص الأولين وتاريخ الأقدمين .

٤ \_ وفي السنة النبوية وجدت التيارات الثورية المسلمة ما يؤيد

(٣٣) القصص: ٥.

موقفها من قضية «السيف»، أى استخدام «العنف الثورى » \_ بتعبيرنا الحديث \_ فى عملية التغيير .. \_ وهى قضية خلافية ، كا سنذكر فى ختام هذه الصفحات \_ وجدوا فى السنة \_ إلى جانب المارسة التى تمثلت فى ملحمة ظهور الاسلام وصراعات المؤمنين به ضد خصومه \_ أحاديث عدة ، أكثرها دلالة ذلك الذى رواه الصحابى حديفة بن اليمان (٢١) :

« قلت : يا رسول الله ، أيكون بعد الخير الذي أعطينا شر ، كما كان قبله ؟ 1 .

قال: نعم ا

قلت: فبمن نعتصم ؟ !

قال ؛ بالسيف ! » (٢٥٠) .

فإذا عاد الشر ليتلغى على واقع الجِعتمع ، فعلى المسلمين أن يعتصموا بالسيف سبيلا للتُغيير! .

ه \_ وغير هذه الآيات القرآنية والأحاديث النبوية التي استرشدت

<sup>(</sup> ٢٤ ) هو حذيفة بن اليمان ( توفى سنة ٣٦ هـ) سن أكثر التسحابة الموثوق فى روايتهم المحديث ، روى عنه : أبو عبيدة بن الجراح ، وعمر بن الخطاب ، وعلى بن أبى طالب ، وغيرهم . خيره الرسول بين ميزة الهجرة وميزة المتصرة ـ أى أن يكون من المهاجرين أو من الأنصار ... فاختار النصرة . لأنه كان حليفًا للأنصار .

<sup>(</sup> ٢٥ ) هذا الحديث رواه أحمد بن حنبل في مسنده ، وأبو داود في سننه .

بها التيارات الثورية المسلمة فى تقرير مشروعية الثورة ، بل وجوبها يلمح قارئ القرآن الذى يتدبر آباته ، ويستخدم المنهج الثورى الذى أوصى به الرسول فى الكشف عن مكنون معانيه .. يلمح العديد من الآيات التى تدعم حجج أصحاب هذا الاتجاه .. وأنا أدعو القارئ للوقوف معى أمام مصطلح استخدمه القرآن للدلالة على عملية «التغيير الثورى » ، غير تلك المصطلحات التى سبقت إشارتنا إليها ، وهو مصطلح «الانتصار » ، فالثورة تعنى التغيير الذى يبدل حالاً بحال وسادة بسادة ويستبدل واقعًا باليًا بآخر جديد ، وهى فى بعض جوانها انتقام للمظلومين من الظالمين ، على تفاوت فى درجات الانتقام ومواطنه ، وكذلك «النصر» و «الانتصار » .. فالنصر يعنى : إعانة المظلوم ، والانتصار يعنى الانتصاف من الظلم وأهله والانتقام منهم والقرآن يذكر الانتصار ، بهذا المعنى ، كفعل يأتيه «الأنصار » ضد البغى «الذى هو الظلم والفساد والاستطالة وبحاوزة الحدود (٢٠) . . »!

فإذا كان الانتصار: ثورة، والثوار: أنصارًا ، فهل لنا أن نفترض للملك صلة جعلت أولئك اللهين أسسوا دولة الإسلام وجهروا بدعوته وحاربوا في سبيلها، من الأوس والخزرج، يختصهم كتاب هذا الدين وأدب أمته باسم: الأنصار؟!.

<sup>(</sup> ٢٦ ) ( لسان العرب ) لابن منظور ، مادة : نصر .

وهل لنا دليل من قول الشاعر الذي خاطب الرسول ــ عليه الصلاة والسلام ــ فقال :

والله سمى نصرك الأنصارا آثــرك الله بــه إيــشــارا نعتقد أننا لانتجاوز الحدود بهذا الافتراض!

أما الآيات التى استخدمت مصطلح «الانتصار» للدلالة على «الثورة»، بمعنى التغيير والردع والانتقام من البغاة والظلمة والمستبدين، فإنها كثيرة.. وأهم من كثرتها وأخطر أنها تجعل «الانتصار» أى «الثورة» إحدى الصفات الهامة للإنسان المؤمن ولجهاعة المؤمنين، بمعنى أن على المؤمن، كي تكتمل له الصفات التى وصفه بها الله ... سبحانه .. في كتابه الكريم أن يكون «منتصرًا» ضد البغى والظلم والاستبداد، أى أن يكون ثوريًا وثائوا..!

يقول الله \_ سبحانه \_ فى تعداد صفات المؤمنين : يد فا أوتيتم من شيء فمناع الحياة الدنيا ، وما عند الله خير وأبق للذين آمنوا وعلى ربهم يتوكلون ، والذين يجتنبون كبائر الاثم والفواحش وإذا ما غضبوا هم يغفرون ، والذين استجابوا لربهم وأقاموا الصلاة وأمرهم شورى بينهم ومما رزقناهم ينفقون والذين إذا أصابهم البغى هم ينتصرون ، وجزاء سيئة سيئة مثلها فن عفا وأصلح فأجره على الله إنه لا يحب الظالمين . ولمن انتصر بعد ظلمه فأولئك ها عليهم من سبيل . إنما السبيل على الذين يظلمون الناس و يبغون فى الأرض بغير الحق أولئك لهم عذاب

أَلْيِمٍ. ولمن صبر وغفر إن ذلك لمن عزم الأمور (٢٧) ».

فنى هذه الآيات نطالع من صفات المؤمنين: أنهم المتوكلون على ربهم .. الذين يجتنبون الكبائر .. ويغفرون أخطاء الضعفاء ، لأنه كا يقول « البيضاوى » فى تفسيره — « الحلم عن العاجز محمود ، وعن المتغلب مذموم ، لأنه إجراء وإغراء على البغى ا » وأنهم قد استجابوا لربهم .. وأقاموا صلاتهم .. وجعلوا الشورى فلسفة نظام حكمهم .. وأنفقوا المال .. ثم هم الذين يتصدون « بالانتصار » — للبغى والظلم حتى يغيروه ، لأنه لاسبيل ولا ملام على الذين « ينتصرون » — يؤرون — بعد ظلمهم ، وإنما السبيل والملام على البغاة الظالمين .. « والذين إذا أصابهم البغى هم ينتصرون » .. « ولمن انتصر بعد ظلمه فأولئك ما عليهم من سبيل » ! .

بل لقد استخدم القرآن الكريم مصطلح «الانتصار» في وصف تيار الشعر والشعراء المسلمين الذين تصدوا بشعرهم لنظرائهم المشركين فهذا التيار الجديد في الشعر العربي كان أصحابه أنصارًا ومنتصرين أي ثوارًا وثائرين .. « والشعراء يتبعهم الغاوون . ألم تر أنهم في كل واد يهيمون ؟ وأنهم يقولون ما لا يفعلون ؟ إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات وذكروا الله كثيرًا وانتصروا من بعد ما ظلموا ، وسيعلم الذين ظلموا أي منقلب ينقلبون (٢٨) » .

<sup>(</sup> ۲۷ ) الشورى : ۳۱ س ۴۳ . ( ۲۸ ) الشعراء : ۲۲۷ .

هكذا ، وعلى هذا حو تطالعنا نصوص المصادر الإسلامية الأولى والجوهرية : الكتاب والسنة ، بما يزكى حجج التيارات الثورية الإسلامية على مشروعية الثورة ، بل وجوبها ، في الاسلام ..

إنجازات الإسلام الشورية في واقع الإنسان العربي فى الجانب الدينى، وبالذات: الألوهية، والنبوة، وعالم الحساب والجزاء، جاء الاسلام مصدقًا لما بين يديه من الرسالات السابقة، فقط صحح ما طرأ عليها وأصابها من انحراف، أبرزه انحرافها عن نقاء عقيدة التوحيد، ذلك أن دين الله واحد منذ اتصلت بين السماء والأرض أسباب الوحى إلى الرسل والأنبياء.. ومن ثم فإن الذي بشر به محمد صلى الله عليه وسلم لم يكن دينا محمديا.. أما في الجانب التشريعي، وعلى جبهات: تحرير الإنسان، وأوضاعه الاجتاعية والسياسية، فنحن إزاء شريعة محمدية جديدة، لأنه إذا كان دين الله واحدًا فإن شرائعه بمعنى مناهجه وطرقه الموصلة إلى تحقيق غايات ومقاصد دينه الواحد متعددة بتعدد الرسل والأنبياء للتعدد والاختلاف القاممين في مجتمعات هؤلاء الرسل والأنبياء وعصورهم..

ولقد جاء الإسلام ختامًا لرسالات السماء، وإينانًا بانتهاء «الوحى» المتجدد، لأن البشرية قد بلغت سن رشدها وأصبحت، في أمور معاشها، قادرة على الاسترشاد بعقلها، على

ضوء الأطر العامة والقضايا الكلية التي أوصى بها الوحى فى هذه الأمور .. ومن ثم فلقد كان الإسلام ، كشريعة للدنيا ، وكفلسفة تفسّر لإنسانه هذا الكون الذي يعيش فيه ، طوراً جديداً غير مسبوق من الرسالات الدينية القديمة ، بل وثورة استهدفت إحداث تغيرات جذرية عميقة فى واقع الحياة التي ظهر فيها وعقل الإنسان الذي قرعت آذانه آيات كتابه الكريم .

# الإنسان والكون :

كانت الطبيعة ، فى كثير من مظاهرها وظواهرها ، لغزّا غير مفهوم للإنسان العربي ، بل ولغيره ، على امتداد تاريخ طويل .. ولقد دفع هذا العجز ، الذى لازم الإنسان ، عن فهم الكثير من هذه الظواهر الطبيعية إلى أن خاف الإنسان تلك الظواهر ، وارتعدت منها فرائصه ثم حاول استثناسها بالقرابين ثم جعل منها آلمة عبدها من دون الله ، أو وسائط يتقرب بها ، زلنى ، إلى الله .. عبد الشمس .. وعبد القمر .. وعبد النجوم .. وعبد الليل والنهار .. وعبد البحر والنهر ، والجبل .. وعبد النجوم .. وقدّم القرابين وعبد ، أو قدّس ، القوى أو النافع من الحيوان .. وقدّم القرابين والصلوات للرعد والبرق والمطر .. وللجن .. وغير ذلك مما عجز عن والصلوات للرعد والبرق والمطر .. وللجن .. وغير ذلك مما عجز عن مظاهر الطبيعة وظواهرها وقواها ..

فماذا أحدث الإسلام من ثورة على هذه الجبهة ؟ . . وما هو التغيير العميق والحذرى الذي أنجزه في حقل تصور الإنسان العربي للكون

وعلاقته بالطبيعة وموقفه من قواها وظواهرها ٢٢ ..

لقد قرَّر الإسلام: «تكريم» الإنسان على ما عداه من مخلوقات هذا الكون. كما قرَّر «تفضيله» على هذه المخلوقات « ولقد كرِّمنا بنى آدم وحملناهم فى البر والبحر ورزقناهم من الطيبات وفضلناهم على كثير بمن خلقنا تفضيلاً (٢٩) ».. ولكنه لم يقف عند حدود «التكريم» و «التفضيل».. بل قرَّر أن الإنسان هو «سيد» فى الطبيعة ، وأن هذه الظواهر الطبيعية التى طللا رهبها حتى عبدها إنما هى « مُستخَّرة» له ، بل إنها لم تُخلق إلا لتكون « مُستخَّرة » لهذا الإنسان!.. فهنا ثورة ، وانقلاب جذرى فى العلاقة بين الإنسان والطبيعة يحدثها ذلك ذلك التصور الجديد الذى يقدمه الإسلام عن الكون للإنسان العربى والمسلم.. بل لكل إنسان.

وفى كثير من سور القرآن الكريم تُلح آياته على تقرير هذا المعنى وتغرس فى نفس الإنسان وعقله هذا التصور الجديد الذى يحرّره من العبودية ، عبودية الطبيعة وظواهرها ، وينقله إلى مكان «السيد» الذى ما خلقت هذه الطبيعة وظواهرها إلا لحدمته وتحقيق الشروط الضرورية لرقيه وإنسانيته ..

«الله الذي خلق السهاوات والأرض وأنزل من السماء ماء فأخرج به من الثرات رزقًا لكم ، وسحَّر لكم الفلك لتجرى في البحر بأمره

<sup>(</sup> ۲۹ ) الاسراء : ۷۰

وسخّر لكم الأنهار. وسخّر لكم الشمس والقمر دائبين وسخّر لكم الليل والنهار (٣٠) ».

« وسخّر لكم الليل والنهار والشمس والقمر ، والنجوم مسخّرات بأمره ، إن في ذلك لآيات لقوم يعقلون (٣١) ».

« وهو الذي سخّر البحر لتأكلوا منه لحمّاطريّا وتستخرجوا منه حلية تلبسونها وترى الفلك مواخر فيه ولتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون (۲۲) « .

«ألم ترأن الله سخّر لكم ما فى الأرض والفلك تجرى فى البحر بأمره ويمسك السماء أن تقع على الأرض إلا بإذنه ، إن الله بالناس لرءوف رحيم (٢٣) » .

را ألم تروا أن الله سخّر لكم ما فى السماوات وما فى الأرض وأسبغ علي علم نعمه ظاهرة وباطنة ، ومن الناس من يجادل فى الله بغير علم ولا هدى ولا كتاب منير (٣٤) ،

«الذي جعل لكم الأرض مهذا وجعل لكم فيها سبلاً لعلَّكم تهتدون . والذي نزَّل من السماء ماء بقدر فأنشرنا به بلدة ميتًا ،كذلك تخرجون . والذي خلق الأزواج كلها وجعل لكم من الفلك والأنعام

<sup>(</sup>٣٠) إبراهيم: ٣٢. ٣٣. (٣٣) ألحج: ٦٥.

<sup>(</sup> ٣١ ) النحل : ١٢ . (٣٤ ) لقيان : ٢٠ .

<sup>(</sup>٣٢) النحل: ١٤.

ما تركبون. لتستووا على ظهوره ثم تذكروا نعمة ربكم إذا استويتم عليه وتقولوا سبحان الذي سخّر لنا هذا وماكنا له مقرنين (٣٥) .

«الله الذي سخّر لكم البحر لتجرى الفلك فيه بأمره ولثبتغوا من فضله ولعلّكم تشكرون. وسخّر لكم ما في السماوات وما في الأرض جميعًا منه إن في ذلك لآيات لقوم يتفكّرون (٣٦) ».

ر وسخَّرنا مع داود الجبال يسبحن والطير وكنا فاعلين (٣٧) »

، واذكر عبدنا داود ذا الأيد ، إنه أواب , إنا سعقُونا الجبال معه يسبّحن بالعشى والاشراق . والطير محشورة كل له أواب (٣٨) » .

« ولسلمان الريح عاصفة تجرى بأمره إلى الأرض التي باركنا فيها وكنا بكل شيء عالمين (٢٩) » .

الربح تجرى بأمره رخاء حيث أصاب والشياطين
 كل بناء وغواص . وآخرين مقرنين في الأصفاد (٤١) .

لا والبدن جعلناها لكم من شعائر الله لكم فيها خير ، فاذكروا اسم الله عليها صوآف فإذا وجبت جنوبها فكلوا منها وأطعموا القانع والمعتر كذلك سخرناها لكم لعلّكم تشكرون . لن ينال الله لحومها ولا دماؤها

<sup>(</sup> ٣٥ ) الزخرف: ١١ - ١٣ .

<sup>(</sup>٣٦) الجائية: ١٧ ، ١٢ ،

<sup>(</sup>٣٧) الأنياء: ٧٩ .

<sup>(</sup>۳۸) ص: ۱۷ ـ ۱۹.

<sup>(</sup>٣٩) الأنبياء : ٨١.

ر ٤٠) أي أسليان.

<sup>(</sup> ا ٤ ) ص : ٣٦ ـ ٣٨ .

ولكن يناله التقوى منكم ، كذلك سخّرها لكم لتكبّروا الله على ما هداكم ، وبشر المحسنين (٤٢) » .

وهكذا ... لم يكتف الإسلام بتكريم الإنسان ، وبتحريره من قيود الرهبة من الطبيعة واسار العبودية لها ، بل لقد ارتفع بمستوى تحريره إلى الحد الذي قرَّر فيه أن هذه الطبيعة وقواها وظواهرها إنما هي جميعًا مسمخرة لهذا الإنسان ..

# الفرد. والقبيلة :

قبل ثورة الاسلام كان مجتمع شبه الجزيرة العربية لا يقيم وزنًا لفردية الفرد بجانب القبيلة التي ينتسب إليها .. فالقبيلة هي الوحدة التي يبدأ منها التنظيم الاجتماعي بناءه ، بل والتي ينتهي إليها هذا البناء ؟! .. كانت وحدة متحدة ، لها ، من دون الفرد ، الشخصية الاعتبارية ، وكل الحقوق ، وعليها ، دون الفرد أيضًا ، تقع الواجبات والتبعات التي تترتب على الفرد من أفرادها .. ولم يكن التضامن القبلي داخل القبيلة تعبيرًا عن رقى في سلم التضامن والترابط بين الفرد والباقين من قبيلته بقدر ما كان تعبيرًا عن تخلف التنظيم الاجتاعي عن الاعتراف لهذا الفرد بأية ذاتية مستقلة بجانب ذاتية القبيلة وشمخصيتها المنفردة بالاعتبار والنفوذ .. فالملكية لها ، والشرف لها وكل

<sup>(</sup> ٤٢ ) الحج : ٣٦ ــ ٣٧ .

الحقوق لها ، والعار عليها ، والنقيصة لها ، وجميع المغارم تلزمها ، ولا اعتبار للمسئولية الفردية على أى فرد من أفرادها .. كانت ذاتية الفرد ضئيلة ومتضائلة وذائبة في الشخصية العامة لقبيلته التي ينتسب إليها ...

ولكن ثورة الإسلام جاءت فأبرزت ذاتية الإنسان الفرد على حساب ذاتية القبيلة ، أبرزتها ، فى البداية ، فى إطار القبيلة ثم حسّت على إذابة ذاتية القبيلة فى إطار الأمة القومى ومحيط الدولة العام .. وهي قد فعلت ذلك عندما قرّرت للإنسان الفرد حريته واختياره ، بعد أن كانت جبرية العرب فى الجاهلية تحد من نطاق ذاتية الفرد ونموه إلى حد كبير ، وبعد أن رتبت على حريته واختياره مسئوليته الفردية والتزامه المستقل عن ما قدّمت وتقدّم يداه . ولقد بدأت ثورة الإسلام تقرير هذه المسئولية الفردية وذلك الالتزام الفردى المستقل بميدان الأفعال والتكاليف الدينية وما يتعلّق بها ويتصل من الأعمال شبه الاجتاعية ، حسنات كانت أم سيئات ، ثم اتسع هذا النطاق شيئًا فشيئًا الاجتاعية ، حسنات كانت أم سيئات ، ثم اتسع هذا النطاق شيئًا فشيئًا والالتزام الفردى المستقل للانسان ..

فجميع التكاليف ، التي هي فروض عين ، فردية .. تجب على الفرد ولا يجزيه عنها النزام قبلي أو غير قبلي .. وتبعًا لذلك فإن مسؤولبته عنها وحسابه عليها وجزاءه فردى كذلك .. فعليه ، وحده القصاص إذا قتل ، وليده ، وحده ، القطع إذا سرق ، وهو وحده ، المجلود إذا

زنى .. المخ .. المخ .. وحتى فاطمة بنت عمد عليه الصلاة والسلام يقول أبوها ، فى معرض تقرير المسئولية الفردية ، والمساواة والصرامة فى تقريرها : إنها لو سرقت لقطعت يدها (٤٣) ؟ ! .. وحتى بنى هاشم وآل بيت الرسول يقرر الرسول أن المسئولية الفردية هى حجر الأساس فى علاقة كل واحد منهم بالتنظيم الاجتاعى الجديد ، فينهاهم عن الاعتاد على علاقات النسب التى تربطهم به : « لا يأتى الناس بأعالهم وتأتوننى بأحسابكم » .

فكانت تلك واحدة من إنجازات ثورة الاسلام على درب تحرير الانسان العربي ..

#### الإنسان .. والقدر :

وكانت جبرية العرب فى الجاهلية ، عندما تنسب عمل الفرد إلى القدر ، خيرًا كان هذا العمل أو شرًا ، تسهم فى تحديد نطاق فردية الفرد وتحد من حريته إلى حد كبير .. وجاءت ثورة الاسلام فلم تقف عند حدود تحرير الإنسان الفرد من سلطة القبيلة الطاغية وتخليصه من الذوبان فى عيطها ، لأنها ، بتقريرها حريته واختياره ومسئوليته ، قد جعلت ذاته ، كفرد ، اللبنة الأولى والمستقلة فى التنظيم الاجتماعى الحديد ...

<sup>(</sup>٤٣) رواه البخارى ومسلم وأبو داود والترمذي والنسالي وابن ماجه والشارمي وابن حنبل.

ولقد زادت هذه الثورة من حجم إنجازها التحريري هذا ومن قيمته عندما رفعت من قدر الإنسان وأعلت من شأن حريته وإرادته وفعله حتى عندما يكون الحال بإزاء إرادة الله ــ سبحانه وتعالى ــ وقضائه وقدره .. صحيح أن التوحيد الإسلامي يعني العبودية التامة من الإنسان لله ، وصحيح أن الاسلام يعني ، أول ما يعني ، إسلام الوجه إسلامًا كاملاً للخالق ... سبحانه .. وصحيح كذلك أن صفات الله ، في الإسلام، تجعله: القاهر، والجبار، والمهيمن، والمتكبر، والفعال لما يريد ... ولكن هذا التوحيد الإسلامي ذاته قد حرَّر ذات الإنسان من العبودية للآلهة والقوى والطواغيت المادية الكثيرة التي كانت تستعبد روحه وتستذل ذاته وتنقص من حريته قبل التدين بعقيدة التوحيد .. ثم إن «التنزيه والتجريد» الذي قرَّره الإسلام بالنسبة للذات الالهية جعلنا أمام وضع جديد تقرَّر فيه التحرير الكامل والحقيقي للانسان من استعباد القوى المادية التي كان يرهبها وتتحكم فيه ، والعبودية لذات إلهية يجعلها التصور التنزيهي أقرب إلى القانون الأكبر والعقل العام للكون ويدخل بها في إطار التجريد . . وفي هذا التحول إنجاز كبير على جبهة تحرير الإنسان ..

ويؤكذ هذا المعنى ويبرزه أن الاسلام عندما قرَّر الكثير من الحقوق المتعلِّقة بالدنيا، للذات الآلهية، نراه، بسبب من «التوحيد والتنزيه»، يعود، في الواقع العملي، إلى جعل هذه الحقوق من نصيب الإنسان.

- « فالفقة والشريعة يقرِّران أن « حق الله » هو « حق المجتمع » . . والمجتمع هو مجموع الأفراد الذين يعيشون فيه ! . .
- والفقهاء يقرِّرون: أن ما رآه المسلمون حسنًا فهو عند الله
   حسن .. فيضعون يبدأ: إن ارادة الشعب هي ارادة الله في صورة
   قانون إسلامي عام وقاعدة فقهية مقررة ..
- » والرسول عليه الصلاة والسلام على حديثه ، الذي يرويه أنس بن مالك : «إن أمتى لا تجتمع على ضلالة (٤١) » . . وفي الحديث الذي يرويه ابن عمر : «إن الله لا يجمع أمتى على ضلالة (٤١) » . . يقرر مبدأ : عصمة الأمة ، وهي غاية ما تقرر ويتقرر في الفكر من أعلاء لقدر حرية الإنسان . .
- برائم يبلغ الرسول بتحرير الإسلام للإنسان القمة عندما يقول :
   بران من عباد الله من لو أقسم على الله لأبره ! (٢٠١) » . .

فباستطاعة الإنسان ، إذن ، أن يصل بسلطته وسلطانه إلى الحد الذي لو أقسم فيه على الله لأبره الله ! . . لأن هذا الإنسان باكتشافه قوانين الكون وسنن الله فيه ، وبسيطرته على هذه القوانين وتلك السنن يصبح حاكمًا غير محكوم ، لأن اكتشافاته هذه وسيطرته تلك هى كنه

<sup>( \$\$ )</sup> رواه این ماجه . .

<sup>( 12 )</sup> رواه الترمذي . وابن حنبل .

<sup>(</sup>٤٦) رواه البخاري ومسلم وأبو داود والترمذي والنسالي وابن حنبل..

ما يريده الإسلام ويعنيه من وراء: الاقتراب من الله ، والتشبه به ، والاتصاف بصفائه .. فالله هو قانون الكون الأعظم ، وطاعة الإنسان لهذا القانون الأعظم تعنى الاتصاف بصفائه والتسلح ببعض قدرائه إلى الحد الذي يسخّر فيه القوى الطبيعية بالسيطرة على ما يحكمها من قوانين: « من أطاعني كنت يده التي يبطش بها ، ورجله التي يمشي بها ، وعينه التي يبصر بها ، وأذنه التي يسمع بها ! .. يا عبدى أطعني تكن ربَّانيًا تقول للشيء: كن فيكون ١٢ .. » .

هَكُمَا بَلَغُ الْإِسْلَامُ الْغَايَةُ مَنْ حَرِيَةُ الْإِنْسَانُ وَتَحْرِيرُهُ ، حَتَى بِالْقَيَاسُ إِلَى القدرُ وَإِلَى الجِبْرُوتُ وَالسَّلْطَانُ اللَّذِينَ اخْتَصَ بِهَا الْحَقّ ، \_ تَبَارِكُ وَتَعَالَى \_ نَفْسُهُ وَذَاتُهُ . .

# وتحرير المرأة :

ولقد أولى الإسلام تحرير المرأة ، من قيودها القديمة والتقليدية عناية خاصة .. ولم يقف عندما تقرر لها مع الرجل ، كإنسان ، لأن قيودها الحناصة دعته إلى إبراز ما قرر لها من حقوق وحريات .. فلم تعد خلافًا لما كانت عليه قبل الإسلام ولما عاد فقرَّر عليها فقهاء عهود الحريم والعصور الوسطى \_ مجرَّد متاع للرجل وأداة للهوه واستمتاعه .. وإنما ارتق الإسلام بنوع العلاقة الإنسانية والاجتاعية التي تربطها بالرجل .. فعلاقة المودة والبربين الأم وولدها يعلو سلطانها على سلطان بالرجل .. فعلاقة المودة والبربين الأم وولدها يعلو سلطانها على سلطان الدين والاتفاق في المعتقد « ووصينا الإنسان بوالديه حسنًا ، وإن

جاهداك لتشرك بى ما ليس لك به علم فلاتطعها (٢٠٠) » « وإن جاهداك على أن تشرك بى ما ليس لك به علم فلا تطعها وصاحبها فى الدنيا معروفًا .. (٢٠٠) » .. وعلاقة المرأة الزوجة بالرجل الزوج هى : المودة والرحمة ، بل إنها هى السكن الذى يسكن إليه فى هذه الحياة ! .. « ومن آياته أن خلق لكم من أنفسكم أزواجًا لتسكنوا إليها وجعل بينكم مودة ورحمة ، إن فى ذلك لآيات لقوم يتفكرون (٢٠٠) .. وفى الحقوق والواجبات تستوى المرأة بالرجل فى نظر الإسلام « ولهن مثل الذى عليهن بالمعروف » أما « الدرجة » التى أعطاها الإسلام للرجل عليهن درجة (٥٠) » فإنها تقف عند تقرير ضرورة اعطاء العنصر الأكثر خبرة ووعيًّا وإمكانية وتمكنًا حق الفصل فى المشكلات التى تأهل أكثر من سواه للقول الفاصل فيها (٥٠) ..

صحيح أن الاسلام يقرَّر للأنثى \_ ف حالات معينة وليس ف كل الحالات \_ نصف ما للذكر من نصيب في الميراث ، ولكن هذا التمييز المالي لا يعكس انتقاصًا من حرية الأنثى وحقوقها ، بل لا نغالي إذا قلنا إنه ، هنا ، يزيدها تكريمًا وتحريراً . فهو قد قرَّر لها الشخصية المالية

<sup>(</sup>٤٧) العنكبوت: ٨. (٤٩) أثروم: ٢١.

<sup>(</sup> ١٨ ) لَقَالَ : ١٥ . ( ٥٠ ) الْبَقْرَة : ٢٢٨ .

<sup>(</sup> ٥١ ) انظر ( الاسلام والمرأة في رأى الإمام محمد عبده ) ص ٦٣ ، ٦٣ دراسة وتحقيق د . محمد عارة طبعة القاهرة سنة ١٩٧٥ م .

المستقلة ، ثم تبنى عرف العصر الذى ظهر فيه الذى ألزم الرجل وحده بالتبعات المالية اللازمة للأسرة ، ذكورًا وإناثًا .. فكأن ما زاد فى نصيبه من الميراث إنما رصد لينفق منه على الأنثى التى ألزمه الشرع بالانفاق عليها ، أما نصيبها هى فإنه تقرَّر لها دون إلزام عليها بالانفاق منه في شركة الزوجية ..

ولم ينظر الإسلام ، كموقف عام وثابت ، إلى النمييز بين الناس في الأمور المالية كمعيار للتمييز بينهم في القدر والقيمة ودرجة الحرية ... فالرسول \_عليه الصلاة والسلام \_ وأبو بكر الصَّديق كانا يلتزمان التسوية بين المسلمين في « العطاء » ، باعتباره « معاشاً » لا علاقة له بالأقدار والمراكز والمفاضلات .. ثم جاء عمر بن الخطاب فيَّز بين الناس في «العطاء» عندما توفرت الأموال وكثرت بعد اتساع الفتوحات ، ثم عاد على بن أبي طالب إلى نظام التسوية . . وعلى عهد الرسول كانت ١ الحاجة ١ تحكم ، في أحيان كثيرة ، مقادير الأنصبة في توزيع الغنائم ، دون أن يكون للتمييز والتمايز المالى أية علاقة بالأقدار والمراكز الحاصة بالصحابة الذين تفرض لهم السهام في هذه الأموال .. ولقد أعطى الرسول المهاجرين الفقراء غنائم هوازن ــ يوم حنين ــ ولم يعط الأنصار ـــ إلا رجلين فقيرين منهم ــ بل لقد أعطى «المؤلفة قلوبهم » من هذه الأموال ما لم يعطه لأحد من الذين سبقوا إلى الاسلام وصنعوا بتضحياتهم دولته وانتصارات دعوته وعقيدته \_ فالتمييز المالي للرجال في الميراث ، أمر من أمور المعاش ، لا ينهض دليلاً على انتقاص ما قرَّر الإسلام للمرأة من حرية ، وما شرع لها من مساواة بالرجل ..

وصحيح أن القرآن الكريم يقرِّر في إحدى آياته أن شهادة امرأتين تعدلان شهادة رجل .. ولكن المتأمل والمتدبِّر لهذه الآية يدرك أنها قد راعت تلك المرحلة التطورية التي كانت تمر بها المرأة يومئلٍ ، وهي مرحلة كانت عرومة فيها من خبرات المعاملات المالية التجارية المعقدة ، بسبب حرمانها من الشخصية المالية المستقلة ، فجاء القرآن مراعاة لتخلّفها في هذا الميدان ، ليقرِّر أن شهادتها في الدَّين ... ( بفتح المدال المشدّدة ) .. الذي يحتاج إثباته إلى دليل كتابي لا تساوى شهادة الرجل .. فليس في الأمر إنقاص من قدرها وحريبها ، وإنما فيه موقف واقعى يلائم بين الحق وبين الامكانيات ، وهي علَّة وقصد يفتح باب التطور والتنمية للحق بعور الامكانيات ونموها .. ثم ... هل يستوى الرجال في الذاكرة والتذكر وفي الامكانيات والقدرات ؟؟ .. إنهم الرجال في الذاكرة والتذكر وفي الامكانيات والقدرات ؟؟ .. إنهم النبستوون ، ومن ثم تتفاوت حقوقهم دون أن يعني هذا التفاوت انتقاصًا من مساواتهم في الحرية التي قرَّرها لهم الإسلام .

ذلك هو موقف الاسلام من التمييز بين شهادة الرجل وشهادة المرأة في ذلك الموطن المحدد والحاص من مواطن الإشهاد. ويتأكد هذا الذي نقول إذا نحن تدبرنا آية القرآن التي تتحدث عن هذه القضية فتقول: لا يأيها الذين آمنوا إذا تداينتم بدين إلى أجل مسمى

فاكتبوه ، وليكتب بينكم كاتب بالعدل ، ولا يأب كاتب أن يكتب كا علمه الله ، فليكتب وليملل الذي عليه الحق وليتق الله ربه ولا يبخس منه شيئًا ، فإن كان الذي عليه الحق سفيهًا أو ضعيفًا أو لا يستطيع أن يمل هو فليملل وليه بالعدل ، واستشهدوا شهيدين من رجالكم ، فإن لم يكونا رجلين فرجل وامرأتان ممن ترضون من الشهداء أن تضل إحداهما فتذكر إحداهما الأخرى ، ولا يأب الشهداء إذا ما دُعوا ، ولا تسأموا أن تكتبوه صغيرًا أو كبيرًا إلى أجله ، ذلكم أقسط عند الله وأقوم للشهادة وأدنى ألا ترتابوا ، إلا أن تكون تجارة أقسط عند الله وأقوم للشهادة وأدنى ألا ترتابوا ، إلا أن تكون تجارة حاضرة تديرونها بينكم فليس عليكم جناح ألا تكتبوها ، وأشهدوا إذا تبايعتم ، ولا يُضآر كاتب ولاشهيد ، وإن تفعلوا فإنه فسوق بكم واتقوا الله ويعلمكم الله ، والله بكل شيء عليم (٢٥) « .

فليس فى الأمر تمييز طبيعى ودائم ولا تمييز مطلق ينقص من قدر المرأة وما قرر لها الإسلام من حرية ومسئولية وحقوق ..

### وتحرر من العصبية القبلية :

وكذلك كانت ثورة الاسلام تحريرًا للإنسان العربي من قيد العصبية القبلية الضيق وأفقها المحدود، وإنطلاقًا به إلى إطار الأمة ذات المحتوى الإنساني والصبغة الحضارية .. فبعد أن كانت القبيلة هي

<sup>(</sup> ٢٥ ) البقرة : ٢٨٧ .

الوحدة التى تنتهى عند حدود نسبها روابط الولاء وتبعاته ، أصبحت هذه القبيلة ، منذ دستور دولة المدينة \_الذى عرف بدالصحيفة ، وبدالكتاب ، \_ اللبنة الأولى فى الكيان القومى العربى الموحد والذى كان بمثابة الوجه الثانى لعملة واحدة ، وجهها الأول : التوحيد ، فى الدين ، لذات الإله .. فلم تعد القبيلة هى نهاية المطاف ، إداريًا وسياسيًا واجتماعيًا ، بل غدت الوحدة الأولية فى الجاعة القومية العربية التى وحدة الإسلام ودولته ..

بل لقد خطا الإسلام إلى أفق أبعد ، وبخاصة بعد فتوحات أهله التى حرَّرت الشرق من البيزنطيين ومن الأسرة الساسانية الفارسية عندما دعا قبائل العرب إلى الاندماج فى الشعوب التى فتحت بلادها باعتبار ذلك تحقيقاً لقول الله فى قرآنه الكريم : « يأيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوبًا وقبائل لتعارفوا ، إن أكرمكم عند الله أتقاكم ، إن الله عليم خبير (١٥) » . كما جاءت سنّة الرسول ، العملية والقولية ، لتضع لهذا التوحد القومى مضمونًا إنسانيًا وحضاريًا وفكريًا يبتعد به عن العرق وعصبيته كما ابتعد به عن القبلية وتعصبها . فليس يخفى السر الذي جعل تجربة دولة المدينة تبرز ضمن وتعصبها . فليس يخفى السر الذي جعل تجربة دولة المدينة تبرز ضمن قادتها وقيادتها قادة مثل : بلال الحبشي (٢٠ هـ ١٤٦ م) كرمز لالتحام الموالى والرقيق ذوى الأصول الافريقية السوداء فى الجاعة

<sup>(</sup>۲۰) الحجرات: ۱۳،

القومية العربية ، عن طريق علاقة «الولاء» التى ربطتهم بالقبائل التى كانوا لها عبيئًا قبل أن يحرَّرهم الاسلام .. و «الولاء ــكها قررت السنَّة النبوية ــ لحمة كلحمة النسب (٥٤) » ..

وكذلك كان الحال بالنسبة لقيادة: صهيب الرومي (٣٦ ق هـ ٢٥٨ م) ذلك شهر ٢٨ هـ ٢٥٦ م): وسلمان الفارسي (٣٦ هـ ٢٥٦ م) ذلك أن مكانة هؤلاء القادة، المنحدرين من أصول عرقية غير عربية واللذين تعربوا بالحضارة والولاء، إن مكانتهم في المجتمع الجديد وكانت عالية، إنما تعكس وتعبّر عن تلك الروابط التي ضمت هذه الجهاعة القومية الجديدة، على الجتلاف أصولها العرقية والجنسية. فهم لم يكونوا مجرّد «مؤمنين أتقياء » وإنما كانوا رموزًا لاعداد متنامية أخذ الاسلام يحررها بالطريق التدريجي الذي سلكه لتصفية نظام الرقيق. طريق: الحصر والتضييق لمصادر الاسترقاق، والتوسع في الأسباب التي تفك عن الأرقاء قيود الاسترقاق. والرسول حملي الله عليه وسلم يبرز هذه القيادات في تجربة الدولة القومية عندما يقول: «أنا سابق العرب، وصهيب سابق الروم، وسلمان سابق فارس، وبلال سابق العرب، وصهيب سابق الروم، وسلمان سابق فارس، وبلال

ولقد جاءت السنّة القولية لتحدد وتؤكد ذلك المحتوى الحضارى اللاعرق ، لهذه الوحدة القومية الجديدة ، عندما قررت على لسان

<sup>(</sup> ۵۶ ) رواه الدارمين

الرسول ـ عليه الصلاة والسلام ـ أن « ليست العربية بأحدكم من أب أو أم ، وإنما هي اللسان ـ (اللغة بالمعنى الحضاري الواسع ) ـ فن تكلّم العربية فهو عربي » . .

فكان ذلك إنجازًا كبيرًا على درب تحرير الإسلام للإنسان ، بثورته التي تجاوزت آفاق العصبية القبلية الضيقة إلى رحاب الأفق القومى الواسع والمستنير.

# وثورة اجتماعية كبرى :

وفى قضايا الثروة والمال والاقتصاد ... (المسألة الاجتاعية ) ... كانت ثورة الإسلام أوضح ما تكون وأعمق ما تكون .. والإسلام ، كدين ومن خلال كتابه الكريم وسنّته التشريعية العامة ، لم يحدد لمستقبل المسلمين نظرية اجتاعية بعينها ولم يشرع لمجتمعهم تشريعًا اقتصاديًا دائمًا بلاته ، لأنه ، وهو خاتم الرسالات ، والمقرر أن لله فى كونه سننًا ، منها سنّة التطور والتحول والتغيير ، ماكان له أن يضع القيود المسبقة على المصالح المتجددة والمتغيرة ، خصوصًا وهو الذى قرّد ، كما أشرنا ، ان ما رآه المسلمون حسنًا فهو عند الله حسن ! .. ولكنه في المسألة الاجتاعية .. وضع فلسفة للتشريع ، ولم يضع تشريعًا ، ودعا إلى معيار توزن به الأمور عندما تتعارض المصالح والرغبات ، وقرّد أطرًا عامة حث على أن تتم الحركة فى داخلها ثم ضرب الأمثلة التشريعة للواقع الذى ظهر فيه ، توضيحًا وتقنينًا ، ثم جاءت تجربة دولة الخلافة للواقع الذى ظهر فيه ، توضيحًا وتقنينًا ، ثم جاءت تجربة دولة الخلافة

الراشدة فطورت بعض هذه الأمثلة التشريعية وعدَّلت بعض هذه القوانين، فكان أن ثبت بالقطع أن الإسلام، كدين، قد وقف عند تقرير فلسفة التشريع المالى وحكمة الموقف الاجتاعى دون أن يقيد خطى المسلمين المستقبلة أو يكبَّل تجاربهم الاجتاعية بالنصوص والقوالب والنظريات.

وإذا شئنا إيجازًا يكشف فلسفة الاسلام الاجتاعية فإن باستطاعتنا أن نقول: إنه قد انحازكل الانحياز إلى صف مجموع الأمة وعامتها وانتصر لمصالح العاملين من أبنائها .. ثم ترك للواقع المتطور والمتغير أمر الاختيار والصياغة لما يحقق هذه المقاصد من نظريات وقوالب وتشريعات ..

والإسلام عندما انحاز إلى مجموع الأمة ، في المسألة الاجتاعية لم يكن يبدأ من فراغ .. فهو قد ظهر في مجتمع تغلب عليه البداوة والبساطة ، وكانت القبيلة فيه وحدة متحدة يملك مجموع أبنائها متكافلين ، وعلى نحو جاعى ، كل مصادر ثروتها ، بل وجميع أدوات كسب عيشها ، باستثناء أسلحة القتال وبعد أن كانت القبيلة كيانًا إداريًا وسياسيًا مستقلاً ، إلى حد كبير ، جاءت دولة العرب المسلمين الأولى لتجعل هذه القبيلة لبنة في بناء الأمة الاجتاعى والقومى الجديد .. وكان أن انتقل الإسلام بملكية مصادر الثروة الأساسية في المجتمع إلى مجموع الأمة .. لقد كانت الملكية عامة في القبيلة ، عندما المجتمع إلى مجموع الأمة .. لقد كانت الملكية عامة في القبيلة ، عندما

كانت هي « دولة » البداوة قبل التوحيد ، فأصبحت الملكية عامة في الأمة بعد التوحيد القومي الذي شرعه الدين ونهضت دولته لإقامته...

والقرآن الكريم .. والسنّة النبوية .. وتجربة عصر النبي والحلفاء الراشدين .. زاخرة جميعها بالأدلة على هذا الانحياز إلى مجموع الأمـة في المسألة الاجتاعية ، باعتباره فلسفة التشريع الاجتاعي للإسلام ...

فالمال فى الإسلام هو مال الله ، أودعه فى الطبيعة ، فيضًا إلهياً ورصده وسحَّره للبشر جميعًا ، وبالعمل تتحدد السبل والمقادير التى بها يصيبون ولها ينالون من هذا المال .. وهو مال الله ، وحق الله .. كما قرَّر الإسلام ... هو حق المجتمع ، لا حق فئة أو طبقة .. هو مال الله والمستخلف فيه عن الله الناس ، والبشر ، والأنام أجمعون ! ..

فالأرض جميعها ، بما استكن في باطنها وما حملت على ظهرها قد جعلها الله للأنام جميعًا : « والأرض وضعها للأنام » (٥٠٠) ..

والمجموع \_ بدليل ضمير الجمع \_ هم الحلفاء والمستخلفون عن الله في ماله: « وأنفقوا مما جعلكم مستخلفين فيه (٥٦) » . .

والله هو الذي أفاض المال على خلقه وأمدهم به: « وآتوهم من مال الله الذي آتاكم (٥٧) ...

<sup>(</sup>٥٥) الرحين: ١٠. (٥٧) النور: ٣٣.

<sup>(</sup>٢٥) الحديد: ٧.

وكما لا يتصور إنسان أن يمتلك الأب أبناءه فيتصرف فيهم كيف يشاء ، كذلك لا يتصور \_ وفق منطق القرآن \_ أن يمتلك الإنسان المال فيتصرف فيه كيف يشاء ، لأن كلا من المال والبنين مدد من الله أمد به الإنسان : « أيحسبون أنّا نمِدهم به من مال وبنين نسارع لهم فى الخيرات ، يل لا يشعرون (٥٠) » . « ذرنى ومن خلقت وحيا . وجعلت له مالا ممدودًا . وبنين شهودًا (٥٠) » . . « ثم رددنا لكم الكرة عليهم وأمددنا كم بأموال وبنين وجعلناكم أكثر نفيرًا (١٠٠) » . . « يرسل ويجعل لكم حنات السماء عليكم مدراراً . ويمدكم بأموال وبنين ، ويجعل لكم جنات ويجعل لكم أنهارًا (٢١٠) » . . « ويجعل لكم جنات

ثم تأتى السنّة النبوية لتزكى هذا الموقف القرآن ، ولتحدد : ماذا للإنسان كإنسان ، فى هذا المال الذى قرَّر القرآن أنه عام ٢٢ . فتحدد أن ما للإنسان هنا هو : حاجته ، وفق العرف ، وفى المتوسط المألوف ، وليس ما فضل وزاد عن الاحتياجات .. وهى تقرر هذا الموقف عندما تميز بين المال ، على إطلاقه ، وهو لله ، وبين ما يصح أن يقول عنه الفرد : هذا مالى ! ..

يقول الرسول ـــ صلى الله عليه وسلم ــ «يقول العبد: مالى مالى!! وإن ما له من ماله ثلاث ، ما أكل فأفنى ، أو لبس فأبلى ، أو

<sup>(</sup>٨٠) المؤمنون: ٥٥: ٥٠ . ١٠) الأسراء: ٦٠

<sup>(</sup>٥٩) للشر: ١١ ــ ١٧ . (٢١) نوح: ١١ ــ ١٢ .

أعطى فأقنى (٦٢) .. » وفى رواية ثانية : «يقول ابن آدم : مالى مالى ١ وهل لك من مالك إلا ما تصدقت فأمضيت ، أو لبست فأبليت ، أو أكلت فأفنيت (٦٣) ١ » وفى رواية ثالثة : «ألهاكم التكاثر حتى زرتم المقابر » يقول ابن آدم : مالى ، مالى ! ! وإنما لك ما أكلت فأفنيت ، أو لبست فأبليت ، أو تصدقت فأمضيت (٦٤) » .

ولقد أخبر الرسول أصحابه أن مال أحدهم هو حاجاته واحتياجاته ، أما ما سوى ذلك فهو مال ورثته ، بوليس ماله ، إن الله ين يحرصون على ما زاد عن الحاجة إنما يحبون أموال غيرهم ، لأنها القدر الزائد عن الاحتياجات ١٢ . يقول ـ عليه الصلاة والسلام ـ : القدر الزائد عن الاحتياجات ١٢ . يقول ـ عليه الصلاة والسلام م ايكم مال وارثه أحب إليه من ماله ١٢ قالوا : يا رسول الله ، ما منا من أحد إلا ماله أحب إليه من مال وارثه . فقال : اعلموا أنه ليس منكم من أحد إلا مال وارثه أحب إليه من ماله ! مالك ما قدمت مناكم من أحد إلا مال وارثه أحب إليه من ماله ! مالك ما قدمت ومال وارثك ما أخرت ١٢ ١١ ه .

« والإسلام عندما انعاز ، في المسألة الاجتاعية ، إلى مجموع الأمة ، وجعل الاحتياجات معيارًا للحيازة ، إنماكان يستهدف تفادى المخاطر والمضار التي تنشأ عن تركز ثروة الله \_ ثروة الأمة \_ بيد قلة من

<sup>(</sup> ٦٢ ) رواه مسلم وابن حنبل إ وأقنى أى أغنى إ.

<sup>(</sup>٦٣ ) رواه مسلم وابن حنبل والترمذي .

<sup>(</sup> ۲٤ ) رواه النسائي .

<sup>(</sup> ۹۰ ) رواه النسالي .

الأغنياء يتداولونها ويتبادلونها ويحتجزونها فيما بينهم ، لأن فى ذلك الفساد كل الفساد ، فى المادة والفكر ، فى المدنيا وفى الدين . . قرَّر الإسلام ذلك ، وضرب عليه الأمثلة وقدم بين يديه المواعظ والعبر من تجربة البشرية عبر تاريخها الطويل . .

فالثروة يجب أن توزع ، وفق الاحتياجات ، وذلك حتى لا يزداد غنى الأغنياء فيصبح المال حكرًا عليهم يتداولونه دولة بينهم : «ماأفاء الله على رسوله من أهل القرى فلله وللرسول ولذى القربي واليتامي والمساكين وابن السبيل ، كي لا يكون دولة بين الأغنياء منكم وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا واتقوا الله إن الله شديد العقاب (١٦) ».

وفى العديد من سور القرآن الكريم تطالعنا الآيات التى تقدم الصور غير المستحبة ، بل والكريهة ، للأغنياء المترفين والمستغنين المستبدين سواء أكانوا فى المجتمع المحمدى أم فيما سبقه من المجتمعات .

فالاستغناء سُلَّم يقود الإنسان إلى الطغيان ، بل إن القرآن يكاد أن يجعله قانونًا يقضى بوجود الطغيان عند وجود الاستغناء : «كلا إن الانسان ليطغى . أن رآه استغنى (٦٧) » !

والذين احتازوا الثروات واحتكروا الأموال ، على مر التاريخ

<sup>(</sup>٣٦) الحشر: ٧.

<sup>(</sup> ۲۷ ) العلق : ۲ ، ۷ .

كانوا هم المناوثين لرسل الله ورسالات السماء..

«قال نوح: ربّ ، إنهم عصوفي واتبعوا من لم يزده ماله وولده إلا خسارا (۱۸) »

وفى قوم نبى الله شعيب كان دعاة الشرك هم الأثرياء المستمسكون بحريتهم المطلقة فيحتكرون ويحتازون . .

« قالوا: يا شعيب ، أصلاتك تأمرك أن نترك ما يعبد آباؤنا ، أو أن نفعل في أموالنا ما نشاء ؟! (٢٩) » .

وسنّة أخرى من سنن الله فى الكون يطالعنا بها القرآن : إن هلاك القرى وانهيار الحضارات وتحلل المجتمعات وإبادتها لابد مقترن بسيطرة المترفين » من أبنائها : « وإذا أردنا أن نهلك قرية أمرنا مترفيها ففسقوا فيها فحق عليها القول فدمّرناها تدميرا (٧٠) » ومن القراء من يقرأ : « أمّرنا » ، ( بتشديد الميم مفتوحة ) ، أى جعلنا هؤلاء المترفين امراء فى هذه المجتمعات وحكامًا . .

ذلك لأن المترفين كانوا ، دائمًا ، هم المناوثين لرسل الله ولرسالات السماء .. ومناوأتهم هذه بلغت ـ كما يحكى القرآن ـ مبلغ القانون ! ..

<sup>(</sup>٦٨) توح : ۲۱,

<sup>(</sup> ۱۹ ) هود : ۸۷ ,

<sup>(</sup>٧٠) ألأسراه: ١٦.

" وما أرسلنا في قرية من نذير إلا قال مترفوها : إنَّا بما أرسلتم به كافرون . وقالوا : نحن أكثر أموالاً وأولادًا وما نحن بمعذبين (٧١) " !

" وقال الملأ من قومه الذين كفروا وكذبوا بلقاء الآخرة وأترفناهم في الحياة الدنيا: ما هذا إلا بشر مثلكم يأكل مما تأكلون منه ويشرب مما تشربون. ولنس أطعتم بشرًا مثلكم إنكم إذا لخاسرون (٧٢) " ..

والمترفون ، عادة ، هم أهل الجمود والمحافظة على القديم البالى : « وكذلك ما أرسلنا من قبلك فى قرية من نذير إلا قال مترفوها : إنّا وجدنا آباءنا على أمة وإنا على آثارهم مقتدون (٧٣) » !

والنرف ، فى ذاته ، قوة تقود هؤلاء الذين ظلموا أنفسهم به إلى مواقع الاجرام والمجرمين : ﴿ وَاتَّبِعُ اللَّايِنَ ظَلَّمُوا مَا أَتَرْفُوا فَيْهُ وَكَانُوا عُمِرِمِينَ (٧٤) ؛ !

وهم بعد أن اعتقدوا أحقيتهم فى احتكار الثروة قد اعتقدوا بأحقيتهم فى احتكار النبوة والرسالة « وقالوا : لولا نزل هذا القرآن على رجل من القريتين عظيم؟! \_ (الوليد بن المغيرة \_ عظيم مكة \_ وعيسى، ابن مسعود الثقنى \_ عظيم الطائف) \_ أهم يقسمون رحمة ربك! ؟ (٥٠) » . كما اعتقدوا أحقيتهم فى احتكار الملك : « وقال لهم

<sup>(</sup>۷۱) سباً : ۳۵ ـ ۳۵ . (۷٤) هود : ۱۱٦ .

<sup>(</sup>٧٧) المؤمنون: ٣٢ ... ٣٣ . ( ٧٥ ) الزخرف: ٣٢ .

<sup>(</sup>۷۳) الزخوف: ۲۳.

نبيهم إن الله قد بعث لكم طالوت ملكًا ، قالوا : أنيَّ يكون له الملك علينا ، ونحن أحق بالملك منه ، ولم يؤت سعة من المال (٧٦) ١٤ .

تلك هي مواقفهم، عبر التاريخ، وبمختلف المجتمعات تتحدث عنها آيات القرآن . ثم تطالعنا بالمصير السيىء الذي أعده الله لهؤلاء المترفين والمستغنين : « وكم قصمنا من قرية كانت ظالمة وأنشأنا بعدها قومًا آخرين . فلما أحسوا بأسنا إذا هم منها يركضون . لا تركضوا وارجعوا إلى ما أترفتم فيه ومساكنكم لعلكم تسألون. قالوا: يا ويلنا إنَّا كنا ظالمين، فمازالت تلك دعواهم حتى جعلناهم حصيلًا خامدين (٧٧) ه . ه حتى إذا أخذنا مترفيهم بالعذاب إذا هم يجأرون لا تجاروا اليوم إنكم منا لا تنصرون . قد كانت آياتي تتلي عليكم فكنتم على أعقابكم تنكصون. مستكبرين به سائر تهجرون (٧٨) ١٠٠ # وأصحاب الشهال ما أصحاب الشهال . في سموم وحميم . وظل من يحموم , لا بارد ولا كريم . إنهم كانوا قبل ذلك مترفين (٧٩) » . . « وأما من بخل واستغنى . وكذب بالحسني . فسنيسره للعسري . وما يغني عنه ماله إذا تردي (٨٠٠ ، . ولقد كان الدمار والبوار نصيب ذلك الذي استغنى فغرُّه غناه حتى ظلم نفسه وقال لصاحبه : ﴿ أَنَا أَكَثُرُ مَنْكُ مَالًا

<sup>.</sup> ٤٩ ـ الْيَقْرَة : ٢٤٧ . ( ٧٩ ) الْوَاقْعَة : ٤١ ـ ٥٠ . .

<sup>(</sup>۷۷) الأنبياء: ١١ ــ ١٥ . (٨٠) الليل: ٨٠٠ .

<sup>(</sup> ٧٨ ) المؤمنون : ٢٤ - ١٧ .

وأعز نفرًا. ودخل جنته وهو ظالم لنفسه قال: ما أظن أن تبيد هذه أبدًا. وما أظن الساعة قائمة ولئن رددت إلى ربى لأجدن خيراً منهم منقلبًا (١٨) ه.. ويوم القيامة لن تغنى عنهم أموالهم ولن ينفعهم ما حقق لهم الثراء من سلطان: « وأما من أوتى كتابه بشماله فيقول: ياليتني لم أوت كتابيه ، ولم أدر ما حسابيه. ياليتها كانت القاضية. ما أغنى عنى ماليه. هلك عنى سلطانية (٢٠) ه.. « تبت يدا أبى لهب وتب. ما أغنى عنه ماله وما كسب. سيصلى نارًا ذات لهب (٢٠) ه.. « ويل لكل همزة لمزة. الذي جمع مالاً وعدده. يحسب أنّ ماله أخلده ، كلا لينبذن في الحطمة (٨١) ه..

ثم تأتى السنّة النبوية لتزكّى موقف القرآن من المستغنين والمترفين أولئك الذين احتكروا ما زاد عن حاجاتهم من الثروات والأموال فحالوا بين الأنام وبين الاستخلاف فى مال الله ... يقول أبو ذر الغفارى : «جئت إلى النبي ـ صلى الله عليه وسلم ـ وهو جالس فى ظل الكعبة ، فلما رآئى مقبلاً قال : هم الأخسرون ورب الكعبة ! قلت : من هم ، فلماك أبى وأمى ؟! .. قال : الأكثرون أموالا ، إلا من قال هكلما ، وهكلما ، وهكلما ، وهكلما من بين يديه ، ومن خلفه من قال هكلما ، وهكلما ، وهكلما من بين يديه ، ومن خلفه

<sup>(</sup>٨١) الكهن : ٣٤ : ٣٦ .

<sup>(</sup>۸۳)المد: ۱ ـ ۳.

<sup>· 49 ... 40 : 44 (</sup>AY)

وعن يمينه ، وعن شهاله » ... وقليل ما هم (٨٥) ١٤ » .. أى إلا الذين أنفقوا عن يمينهم وعن شهالهم وأمامهم وخلفهم ، فعمموا في الناس ما زاد عن حاجاتهم .. وهؤلاء : «قليل ما هم » من بين المستغنين والمترفين ... (الأكثرون أموالاً) ... حسب تعبير الرسول ... عليه الصلاة والمسلام ... ! ...

« وهذا الموقف الذي اتخذه الإسلام من « المستغنين » و « المترفين » و « الأثرياء » ، وما صورهم به القرآن من منكر الصور ، وما تنبأ لهم به من سيىء المصير ، لا يعني تحبيذه للفقر والحاجة والمسكنة . . إنه يعادى الترف واحتكار مال الله ، كي تتم إرادة الله باستخلاف خلقه في يعادى الترف وحتى يزول « الترف » و « العوز » معاً . . فهو ينهى عن « الكتز » و « الاكتناز » ، أى الضم والجمع لما زاد عن الحاجة من الأموال ، ويدعو إلى إنفاق فضول الأموال ، أى ما زاد عن الحاجة من المستحقين . . يقول الله \_ سبحانه \_ : « . . والذين يكتزون الذهب والفضة ولا ينفقونها في سبيل الله فبشرهم بعذاب أليم . يوم يحمى عليها في نار جهنم فتكوى بها جباههم وجنوبهم وظهورهم هذا ماكنز تم لأنفسكم فلوقوا ماكنتم تكنزون (٨١) »

ومذهب أبي ذر الغفاري: أن ما زاد عن حاجة الانسان فهو

<sup>(</sup> ۸۵ ) رواه البخاري ومسلم والنسالي .

<sup>(</sup> ٨٦ ) التوبة : ٣٤ ، ٢٥ .

كنز ، سيكوى به ويعلب يوم القيامة ، حتى وإن أخرج عنه الزكاة .. وهو أيضًا مذهب على بن أبى طالب ، الذى قرَّر أن الحد الأقصى لنفقة الإنسان أربعة آلاف درهم « وماكثر عنه فهو كنز وإن أديت زكاته (٨٧) » . .

وفي إثبات هذا المذهب يروى أبو ذر عن الرسول ــ صلى الله عليه وسلم ــ قوله: «من جمع دينارًا أو درهمًا أو تبرًا أو فضة ولا يعده لغريم ولا ينفقه في سبيل الله فهو كنز يكوى به يوم القيامة (٨٨) ».. ويروى ثوبان قول الرسول: «ما من رجل يموت وعنده أحمر أو أبيض إلا جعل الله له بكل قبراط صفيحة يكوى بها من فَرْقه ـ (الطريق في شعر الرأس) ــ إلى قدمه ، مغفورًا له بعد ذلك أو معذبًا (٨٩) ! ».. ويروى أبو هريرة: «من ترك عشرة آلاف جعلت صفائح يعذب بها صاحبها يوم القيامة (٩٠) »..

ويؤيد هذا المذهب وذلك التفسير لمعنى «الكتز»(٩١) تحديد

<sup>(</sup>۸۷) انظر القرطبي (الجامع لأحكام القرآن) جـ ٨ ص ١٢٣. طبعة دار الكتب المصرية.

<sup>(</sup> ٨٨ ) المصدر السابق: جـ ٨ ص ١٣١ .

<sup>(</sup>٨٩) المصدر السابق: جـ ٨ ص ١٣١.

<sup>(</sup>٩٠) المصدر السابق جد ٨ ص ١٣١.

<sup>(</sup> ۹۱ ) يروى عن ابن عمر مذهب آخر فى الكنز يرى أن ما أخرجت زكاته لا يعد كنزا . انظر المصدر السابق . ج ۸ ص ۱۲۳ .

القرآن الكريم للقدر الواجب إنفاقه من المال الذي يجوزه الإنسان وقوله إن ما يجب إنفاقه هو: العفو، أي ما زاد وفضل عن حاجة العيال .. فعندما ثارت هذه القضية ، وسأل المسلمون الرسول عنها نزل قول الله سبحانه: لا ويسألونك ماذا ينفقون لا قل: العفو كذلك يبين الله لكم الآيات لعلكم تتفكرون (٩٢) لا .. والجمهرة من مفسري القرآن ، من الصحابة والتابعين ، على أن العفو: هو ما فضل عن العيال . فالمعني : أنفقوا ما فضل عن العيال . فالمعني : أنفقوا ما فضل عن العيال . فالمعني : أنفقوا ما فضل عن العيال . فالمعني : عبد الله بن عباس (٣ ق . هـ عالة لا .. ومن هؤلاء المفسرين : عبد الله بن عباس (٣ ق . هـ عالة لا .. ومن هؤلاء المفسرين : عبد الله بن عباس (٣ ق . هـ عالة لا .. ومن هؤلاء المفسرين : عبد الله بن عباس (٣ ق . هـ عبد الله بن عبد الله بن عبد الله بن وقتادة بن دعامة السدوسي (٢١ ـ ١١٨ هـ ١٩٣ ـ ٧٦٨ م) وقتادة بن دعامة السدوسي (٢١ ـ ١١٨ هـ ١٩٣ ـ ٧٦٨ م) و

وتأتى السنة النبوية لتدعم هذا التفسير وهذا المذهب .. فأبو سعيد الحدرى يروى عن رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ حديثاً يقرر فيه أنه لا حق لمسلم فيما فضل وزاد عن حاجته ، وأن الواجب هو دفع هذا الفضل \_ (الزيادة) \_ إلى من لا مال عنده .. يقول الرسول : « من كان عنده فضل من ظهر \_ ( دابة ركوب ) \_ فليعد به على من لا ظهر

<sup>(</sup> ٩٧ ) الْبِقْرَة : ٢١٩ ،

<sup>(</sup>٩٣) (الجامع لأحكام القرآن) جـ٣ ص ٦١.

له ، ومن كان له فضل من زاد فليعد به على من لا زاد له » . . و يكمل الراوى الحديث بلفظه فيقول : إن الرسول قد « ذكر من أصناف المال ما ذكر ، حتى رأينا أنه لاحق لأحد منا فى فضل (٩٤) ! » . .

كما يروى ابن عباس ، عن الرسول ، الحديث الذي يقرّر « شركة » الناس و « اشتراكهم » في المصادر الأساسية للثروة بمجتمع شبه الجزيرة يومثلي . يقول : « المسلمون شركاء في ثلاث : الماء ، والكلا والنار . وفي رواية أبي هريرة : « ثلاث لا يمنعن : الماء والكلا والنار » . . وفي رواية عائشة أنها سألت ـ « يا رسول الله ، والكلا والنار » . . وفي رواية عائشة أنها سألت ـ « يا رسول الله ، ما الشيء الذي لا يحل منعه ؟ . . فقال : ـ الماء والملح والنار (٥٠) » .

وبمصادر الثروة هذه ، وما شابهها ، يتحدد اختصاص الإنسان منها وكسبه فيها بالعمل ، كما سبق وتحددت لحيازته حدود قصوى يكون ما بعدها «كنز» و « فضل » يجب رده إلى من لا مال عنده ..

فالأرض الميتة لمن أحياها ، وداوم على استثارها ، وسعيد بن زيد يروى عن الرسول قوله : « من أحيا أرضًا ميتة فهى له ، وليس لعرق ظالم حق (٩٦) » . . وهذا الحديث الذي يخصص الأرض بالعاملين فيها ، يجعل فكر الإسلام الاجتاعي ، لإنحيازه الكلى « للعمل »

<sup>(</sup> ٩٤ ) رواه مسلم وابن حنبل.

<sup>(</sup> ٩٥ ) روى هذه الأحاديث ابن ماجه وابن حنبل.

<sup>(</sup>۹۲) رواه النرمذي وأبو داود .

يقف مع الشعار المعاصر: ١ الأرض لمن يفلحها ١ !.. بل إننا نجد في السُّة النبوية أحاديث أخرى تدعو إلى ذلك صراحة ، وتنهي عن «كراء» الأرض وتأجيرها . . فتأجير الأرض نظام عرفه مجتمع المدينة فی عهد الرسول ، شم نهبی عنه الرسول .. یروی رافع بن خدیج فيقول: «كنا نُعاقل الأرض على عهد الرسول ــ صلى الله عليه وسلم ــ فنكريها بالثلث والربع والطعام المسمى فجاءنا ذات يوم رجل من عمومتي فقال: نهانا رسول الله \_ صلى الله عليه وسلَّم \_ عن أمركان لنا نافعًا ! وطواعية الله ورسوله أنفع لنا ، نهانا أن نحاقل الأرض فنكريها على الثلث والربع والطعام المسمى ، وأمر رب الأرض أن يَزرعها ( بفتح الياء ) ــ أو يُزرعها ــ ( بضم الياء ) ــ وكره كراءهــ ا وما سوى ذلك (٩٧) ، . ويزيد معنى هذا الحديث الناهي عن كراء الأرض وتأجيرها ، وضوحًا وحسمًا ما يرويه جابر بن عبد الله ، عن الرسول ــ صلى الله عليه وسلّم ــ يقول : « من كانت له أرض فليزرعها ، فإن لم يستطع أن يزرعها ، وعجز عنها ، فليمنحها أخاه المسلم، ولا يؤجرها إياه، ولا يكرها (٩٨) »..

ويزيد من أهمية هذه الأحاديث ، التي تقرر «أن الأرض لمن يفلحها » ، يزيد من أهميتها وخطورتها في فكر الإسلام الاجتماعي أنها

<sup>(</sup> ٩٧ ) رواه مسلم .

<sup>(</sup> ۹۸ ) رواه البخاري ومسلم وابن ماجه .

تتعدى الفكر النظرى ، وتقطع بأن مدلولها قد تحول إلى ممارسة وتطبيق .. فلقد كان المسلمون يكرون الأرض ويؤجرونها ، وكان هذا الأمر نافعًا للمؤجِّرين ، فنهى عنه الرسول ، فامتثلوا ، ومنحت الأرض لفالحها ، لأن طواعية الله ورسوله أنفع للمسلمين ! ..

« وفى المدينة ، عقب هجرة الرسول \_ صلى الله عليه وسلّم \_ إليها شهدت الشهور الأولى من عمر الدولة الوليدة تجربة « المؤاخاة » التي جسّلت فلسفة الموقف الاجتاعى للإسلام ودولته .. في البداية «آخى » الرسول بين المهاجرين بعضهم مع بعض .. ثم « آخى » بينهم وبين الأنصار .. وكان المهاجرون قد أُجبروا على الحروج من ديارهم وأموالهم هربًا بعقيدتهم وحفاظًا على إيمانهم ، بيناكان الأنصار يعيشون في وطنهم ومالهم ، « فأشركت » المؤاخاة المهاجرين مع الأنصار وأقام هذا التنظيم الاجتاعى الجديد للمهاجرين في أموال الأنصار وأقام هذا التنظيم الاجتاعى الجديد للمهاجرين في أموال الأنصار والأنساب .. لقد كانت «المؤاخاة » عقلًا أجتاعيًا «اشترك » فيه وبه والمنتون » في ثلاثة أشياء :

١ - فى الحق .. ويعنى التناصر والتآزر فى الجانب الروحى والمعنوى
 للبناء الجديد الذى مثلته دولة المدينة ، والذى يحدده الدين ..

٢ ــ وفى المؤاساة .. وتعنى المساواة والإشتراك فى أمور المعاش
 ومصادره ..

٣ ـ وفى التوارث .. كما يتوارث ذوو القربي والأرحام ..

ثم حدث أن أوحى الله إلى رسوله بقوله (والذين آمنوا وهاجروا وجاهدوا في سبيل الله والذين آووا ونصروا أولئك هم المؤمنون حقّا لهم مغفرة ورزق كريم. والذين آمنوا من بعد وهاجروا وجاهدوا معكم فأولئك منكم، وأولو الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله، إن الله بكل شيء عليم (١٩) ). فنسخت الآية التي تخصص التوارث في ذوى الأرحام بند التوارث من عقد المؤاخاة .. لكن الأمرين الآخرين في عقد المؤاخاة ظلاً على حالها دون نسخ، أي ظلت هذه التجربة في عقد المؤاضاة »، أي فلت هذه التجربة الاجتاعية قائمة « يشترك » و « يتشارك » أعضاؤها في « الحق » وفي « المؤاضاة »، أي في جانبي الحياة ، المعنوى والمادى (١٠٠٠).

وأشارت آيات القرآن التي حرّمت الربا إلى «العمل» وقرنته على سنة القرآن وطريقته هـ « بالايمان » ، وتحدثت عن أن للناس فقط ، رءوس أموالهم ، أما ذلك المال ـ الربا ـ الذي يثمره المال دون « عمل » فهو محرّم ، يجب إسقاطه ، وبأثر رجعي . قالت تلك الآيات البينات : « الذين يأكلون الربا لا يقومون إلا كما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس ، ذلك بأنهم قالوا : إنما البيع مثل الربا ، وأحل الله

<sup>(</sup> ٩٩ ) الأنفال: ٧٤ ، ٧٥ .

<sup>(</sup>١٠٠) أنظر : أبن عبد البر (الدرر في اختصار المغازي والسير) ص ٩٦. تَعقيق : د. شوق ضيف طبعة القاهرة سنة ١٩٦٦ م .

البيع وحرَّم الربا ، فمن جاءه موعظة من ربه فانتهى فله ما سلف وأمره إلى الله ، ومن عاد فأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون . يمحق الله الربا ويربى الصدقات ، والله لا يحب كل كفار أثيم . إن الذين آمنوا وعملوا الصالحات وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة لهم أجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون . يأيها الذين آمنوا اتقوا الله وذروا ما بق من الربا إن كنتم مؤمنين . فإن لم تفعلوا فأذنوا بحرب من الله ورسوله ، وإن تبتم فلكم رءوس أموالكم لا تظلمون ولا تظلمون . وإن كان ذو عسرة فنظرة إلى ميسرة ، وأن تصدقوا خير لكم إن كنتم تعلمون (١٠١) » . .

فتحريم الربا \_ وهو المال الناشىء عن مال دون عمل \_ يقطع بأن الفلسفة الاجتاعية للإسلام تقف مع المذهب القائل إن العمل هو الذي يعطى الأشياء حقيقة ومعظم قيمتها . وهو الأساس فى الكسب وعليه المعول الأكبر فى التمايز والامتياز . وهذه الفلسفة هى التى صاغها من بعد ، ابن خلدون ( ٧٣٧ \_ ٨٠٨ هـ ١٣٣٢ \_ ١٤٠٦ م) عندما قال : واعلم أن ما يفيده الإنسان ويقتنيه من المتمولات إن كان من الصنائع فالمفاد المقتنى منه قيمة عمله ، إذ ليس هناك إلا العمل .. وقد يكون مع الصنائع فى بعضها غيرها ، مثل النجارة والحياكة ، معها الخشب والغزل ، إلا أن العمل فيها أكثر ، فقيمته أكثر ... إن

<sup>(</sup>١٠١) البقرة : ٧٧٠ ـ ٧٨٠ .

المفادات والمكتسبات كلها، أو أكثرها، إنما هي قيمة الأعمال الانسانية (١٠٢) »..

هكذا كانت ثورة الإسلام ، أو الإسلام الثورة ، فى المسألة الاجتاعية .. وعلى هذا النحوكان الحتوى الاجتاعي الثورى الذي جاء به الإسلام فى قضايا المال والاقتصاد والثروات ..

لقد جعل المال عالاً لله .. منه فاض وعنه صدر ، وجعل الناس جميعا مستخلفين فيه .. وحدد العمل سبيلاً للاختصاص فيه والحيازة منه .. ونهى عن حيازة ما زاد عن الاحتياجات التي يحدد العرف والعادة ودرجة ثراء المجتمع حدودها القصوى .. ولبه على وجوب الاشتراك العمومي » في المصادر الأساسية لثروة الأمة والمجتمع ..

والمتصفح لحديث المال في القرآن يجد الكثير من الأدلة والبراهين على وضوح هذا الموقف الاجتماعي .. فكلمة «المال» إذا كانت قد أضيفت . في القرآن ، إلى ضمير «الفرد» سبع مرات ، فإنها قد أضيفت إلى ضمير «الجمع» سبعًا وأربعين مرة أ .. حتى لقد قال الإمام محمد عبده [ ١٣٦٦ - ١٣٢٣ هـ ١٨٤٩ - ١٩٠٥ م] في ذلك : إن الله \_ سبحانه \_ أراد أن ينبه بذلك على « تكافل الأمة في ذلك : إن الله \_ سبحانه \_ أراد أن ينبه بذلك على « تكافل الأمة في

<sup>(</sup>١٠٢) (المقدمة) ص ٣٠٣. طبعة القاهرة سنة ١٣٢٢ هـ.

حقوقها ومصالحها ، فكأنه يقول : إن مال كل واحد منكم هو مال أمتكم (١٠٣) ؟ ا » ..

ولقد كان وراء هذا الموقف الاجتاعي للإسلام مذهبه الذي امتازت وغيزت به حضارته ، والذي يوازن بين النقائض ويتوسط بين قطبي الظاهرة ويجمع منها ما يمكن جمعه فيؤلف بينها كموقف ثالث ونهج وسطى جديد ، فالانحياز للمجموع ، ومعالجة القضية الاجتاعية من منظور الجاعة يرفضان تركز الثروة بيد القلة المترفة ، ويتحاشيان شيوع الفاقة بين الأغلبية ، وهو ما حدَّر منه الإسلام وكرهه إلى الناس عندما قرن النقص في الأموال بالجوع والخوف ، أي بالعجز والشلاين ، المادى والمعنوي ، عن النهوض برسالة الإنسان في هذه الحياة ولنبلونكم بشيء من الخوف والجوع ونقص من الأموال والأنفس والمؤات وبشر الصابرين (١٠١٠) ، فالملكية الحقيقية ملكية الرقبة \_ في المال هي لله ماكي للمجتمع ـ وللإنسان فيه ملكية عبازية ، هي ملكية الانتفاع .

وأخيرًا \_ يكثف القرآن الكريم موقفه الاجتماعي المنحاز إلى مجموع العاملين ، عندما يعلن أن إرادة الله \_ سبحانه ... هي أن تكون القيادة

<sup>(</sup>١٠٣) (الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده) جـ ٥ ص ٢٠١ دراسة وتحقيق : د . محمد عبارة , طبعة بيروت سنة ١٩٧٢ م .

<sup>(</sup>١٠٤) (البقرة : ٥٥٥)

والإمامة ووراثة ما بالمجتمع من ثروات وإمكانيات هي للمستضعفين في الأرض ونجعلهم الأرض ونجعلهم أثمة ونجعلهم الوارثين (١٠٥) »!.

## لكن .. ماذا عن التفاضل في الدرجات ٢٢

غير أن «هناك شبه» يثيرها الذين لايفقهون منطق القرآن ولايعون مدلول مصطلحاته ، ويحاولون بها تبرير المظالم الاجتاعية وتصويرها كما لوكانت التحقيق لإرادة إلهية أزلية وأبدية ! . . وهذه « الشبهة » تعتمد على ما ورد في القرآن من آيات كثيرة تتحدث عن تفاوت « درجات » الناس ، وارتفاع بعضهم « درجة » أو « درجات » عن الآخرين . .

لكن الناظر في آيات القرآن، والباحث في مصادر تفسيره لا يجد أية علاقة بين مصطلح «الدرجة » و «الدرجات »، كما استخدم فيه، وبين المسألة الاجتاعية والفكر الاجتاعي والتفاوت الظالم والفاحش في الأموال والثروات «فالدرجة » ليست هي «العلبقة » المستغلة بالمعنى الاجتاعي، بل لا علاقة البتة بين المعنيين والمدلولين. فالعلبقة ، بالمعنى الاجتاعي ، شريحة اجتاعية تتميز بمركز مالي واجتاعي خاص ، على حين ترد «الدرجة » و «الدرجات » في القرآن للدلالة على الجزاء في الآخرة ، والتفاوت فيها هو التفاوت في المثوبة والتكريم على الجزاء في الآخرة ، والتفاوت فيها هو التفاوت في المثوبة والتكريم

رەدە) القسسى: ٥.

الأخروى والمعنوى الذى يناله الانسان لقاء ما قدَّمت يداه من حسنات ..

فللرجال على النساء درجة .. ولا علاقة لذلك بالنظام الطبق
 وتفاوت الطبقات ..

« وقد « فضل الله المجاهدين بأموالهم وأنفسهم على القاعدين درجة (١٠٦) » . . أي ارتفاعًا في المنزلة عند الله (١٠٧) . .

» و «الذين آمنوا وهاجروا في سبيل الله بأموالهم وأنفسهم أعظم درجة عند الله (١٠٨) ». أي أعلى مرتبة وأكثر كرامة يوم القيامة (١٠٩) ..

" وأنبياء الله يتفاوتون ، إذ «منهم من كلَّم الله ورفع بعضهم درجات (١١٠) " . . وهي مراتب لا يعقل أن تكون لها علاقة بالأوضاع الطبقية والاجتاعية (١١١) . . .

ه و « فضل الله المجاهدين على القاعدين أجرا عظيمًا ... درجات منه ومغفرة ورحمة (١١٢) ».. ودرجاتهم هذه هي : منازلهم في

<sup>(</sup>١٠٦) النساء: ٥٩.

<sup>(</sup>١٠٧) انظر: نفسير البيضاوي . ص ١٥٠ . طبعة القاهرة سنة ١٩٢٧ م .

<sup>(</sup>١٠٨) التوبة : ٢٠.

<sup>(</sup>۱۰۹) تفسیر البیضاوی ص ۷۷۷ . (۱۱۱) تفسیر البیضاوی ص ۸۰ .

<sup>(</sup>١١٠) البقرة: ٢٥٣. (١١٠) النساء: ٩٥ . ٩٠.

الجنة (١١٣) \_ هكذا ، وعلى هذا النحويورد القرآن مصطلح ١ الدرجة ٥ في المواطن الأربعة التي ورد فيها ، ومصطلح ١ الدرجات ٥ في المواطن الأربعة عشر التي ورد فيها ويريد به : المثوبة والكرامة في الآخرة دون أن تكون لهذه المواطن وآياتها أية صلة بالفكر الاجتاعي وفلسفة الإسلام في الأموال والاقتصاد ..

« وحتى آيات « الزخرف » التى تقول : «ولما جاءهم الحق قالوا : لولا نزل هذا القرآن على رجل من القريتين عظيم ١٢ . أهم يقسمون رحمة ربك ١٤ ، نحن قسمنا بينهم معيشتهم فى الحياة الدنيا ، ورفعنا بعضهم فوق بعض درجات ليتخذ بعضهم بعضًا سخريًا ، ورحمة ربك خير مما يجمعون (١١٤) » .. حتى هذه الآيات فإنها لا تشهد للذين يريدون للمظالم الاجتاعية وللتفاوت الاجتاعي الظالم سنلاً من القرآن .. لأنها تتحدث عن منطق المترفين من المشركين ، أولئك الذين استنكروا اصطفاء الله لنبي فقير ، وتساءلوا منكرين : لما فا لم ينزل القرآن على عظيم مكة : الوليد بن المغيرة ١٢ أو عظيم الطاقف : عبسى بن مسعود الثقني ١٢ .. فهم ، انطلاقًا من منطقهم الطبق يريدون النبوة ، هي الأخرى ، امتيازا طبقيًا .. لكن منطقهم الطبق يريدون النبوة ، هي الأخرى ، امتيازا طبقيًا .. لكن الله سبحانه سفّه من منطقهم ومعيارهم الطبق هذا ، لأنه وليد

<sup>(</sup>۱۱۳) تفسير البيضاوي . ص ۱۵۰ .

<sup>(</sup>١١٤) الزخوف: ٣٠ ـ ٣٠.

تنظيم اجتماعى ظالم وفاسد ، ارتفع فيه البعض فوق البغض درجات ، فسخره وسخر منه . فالقرآن هنا لا « يشرع » ، وإنما « يصف » واقعًا ظالمًا أثمر منطقًا ظالمًا مرفوضًا ، إذ لا يعقل ، بداهة ، أن يقصد شرع الله وتشريعه إلى جعل قلة من الناس تسخّر الكثرة وتسخر منها . . فالمقام هنا مقام الوصف ، بل والإدانة ، للمجتمع الجاهلي الذي جاء الإسلام ليخرج الناس من ظلماته الحالكة ، وليس مقام التحبيذ أو التشريع . .

أما التفاوت في «الرزق» والتفاضل فيه ، والذي تتحدث عنه آية : «والله فضل بعضكم على بعض في الرزق ، فما الذين فضلوا برادي رزقهم على ما ملكت إيمانهم فهم فيه سواء ، أفبنعمة الله يجعدون (١١٥) » . فإن وعي المعنى المراد بمصطلح «الرزق» هنا يجعل الآية متسقة تمامًا مع الموقف الاجتماعي الذي اتخذه القرآن ، والذي تحدثنا عنه ، فالمراد «بالرزق» : الاحتياجات .. وبديهي أن تتفاوت وتتفاضل احتياجات الناس ، مأكلا وملبسًا ومسكنا .. الخ . الخ .. كمّا وكيفًا .. وهذا هو المراد بتفاوت «الرزق» والتفاضل فيه ، إذ كمّا وكيفًا .. وهذا هو المراد بتفاوت «الرزق» والتفاضل فيه ، إذ كمّا وكيفًا .. وهذا هو المراد بتفاوت «الرزق» والتفاضل فيه ، إذ كمّا علاقة لمصطلح «الرزق» بمدلول مصطلحات مثل «الكسب» و «الملكية» و «الحيازة» .. الخ .. ويشهد لهذا الذي نقول حديث ابن خلدون عن أن : المكاسب ، إذا كانت بمقدار الضرورة

<sup>(</sup>١١٥) النحل: ٧١.

والحاجة فهى «معاش»، أما إن زادت عن الحاجة فهى تسمى «رياشا ومتمولاً » ... أى دخلت فى نطاق فضول الأموال التى دعا الاسلام إلى ردّها على المحتاجين .... وأن القدر اللازم من «المكاسب » لمصالح الإنسان وحاجاته هو الذى يسمى «رزقاً » « فإن لم ينتفع به فى شىء من مصالحه ولا حاجاته فلا يسمى بالنسبة له رزقا » ! .. ثم يورد ابن خلدون للدلالة على هذا التحديد حديث الرسول ... عليه الصلاة والسلام ... : «إنما لك من مالك ما أكلت فأفنيت ، أو لبست فأبليت ، أو تصدقت فأمضيت (١١٦) » .. فهذه فأفنيت ، أو لبست فأبليت ، أو تصدقت فأمضيت (١١٦) » .. فهذه الاحتياجات هي « الرزق » ، وفيها ، بداهة ، يقع التفاوت والتفاضل بين الناس ، وهما التفاوت والتفاضل الطبيعيان ، ولا علاقة لذلك بالتفاوت الطبق أو الظلم الاجتاعي ، كما يوهم أو يتوهم نفر ممن بشوهون أو يظلمون الفكر الاجتاعي ، كما يوهم أو يتوهم نفر ممن بشوهون أو يظلمون الفكر الاجتاعي للاسلام ..

هكذا ظهر الاسلام في حياة الانسان العربي، وفي واقع شبه الحزيرة العربية ..

ثورة فى الفكر السياسي جعلت الشورى فلسفة نظام الحكم \_ ( فى دولة الحلافة الراشدة ) \_ وثورة لتحرير ذات الإنسان العربى من الجبر والقدر وظواهر الطبيعة والإطار الضيق للتعصب القبلى . .

وثورة لتحرير المرأة والارتقاء بهاكي تلحق بالرجل..

<sup>(</sup>١١٦) المقدمة : ص ٢٠٢.

وثورة لتحرير الرقيق ، تدريجيًا ، ولدمجهم ، « بالولاء » قوميــــاً مع العنصر العربي ، في إطار العروبة بمضمون إنساني مستنير..

وثورة لتحرير الإنسان، اجتماعيًا، من العوز والاستغلال بالانحياز للمجموع، وتقرير «الاشتراك العمومي» في ثروة الأمــة وجعل «العمل» معيارًا للكسب الحلال وللتفاوت في الأرزاق..

ولقد ظل هذا المضمون الثورى لثورة الإسلام العربية محور الصراع في المجتمع العربي بين تيار الثورة بفرقها وتياراتها وتنظياتها وطبقاتها وبين أعدائها ... فالذين انتكسوا بهذا المحتوى الثورى لثورة الإسلام كانوا هم دائمًا أعداء «الثورة» ، كوسيلة من وسائل التغيير والذين شرَّعوا «الثورة» سبيلاً للتغيير كان الهدف من ثوراتهم ، في الأغلب الأعم ، محاولة العودة بالمجتمع إلى تبنى المحتوى الثورى لثورة الإسلام ، سواء في الفكر النظرى أو المارسة والتطبيق ...

袋 袋 袋

لكن ... لا يحسبن امرؤ أن هذا الموقف الإسلامي المنحاز كلية للثورة ، كطريق لإقامة العدل ، قد وقف عند «النظرية » ... ولم يوضع في «التطبيق » ... وحتى لا يسود هذا الوهم فإننا نقدم صفحات عن [عدل عمر بن الخطاب] .. ذلك الذي وضع فكر الإسلام عن العدل الاجتاعي في المارسة والتطبيق ! ..

عدل عمر بن الخطاب

عدل الخليفة الراشد عمر بن الخطاب ... وهو جوهر تشريعاته الاقتصادية وفكره الاجتاعي .. من أشهر المأثورات التي تحدث عنها تاريخ الإسلام والمسلمين على عهد الخلفاء الراشدين . حتى لقد أصبح عدل هذا الخليفة مضرب الأمثال ، وواحدة من القضايا المسلمة والمتفق عليها في هذا التاريخ .

وحول هذا العدل ، فكرًا وتطبيقًا ، تناثرت الكلمات وتفرقت القصص وشاعت الحكم في مصادر تراثنا ، القديم منه والحديث . . ومع هذا فإن الباحث المتأمل في نهج عمر بن الخطاب بميدان العدل الاجتماعي يشعر أن المجال مازال مفتوحًا ، والحاجة لا تزال ماسةً لإلقاء المزيد من الضوء والتدقيق من التحديدات والتقييات على قسمة العدل الاجتماعي عند هذا الحليفة العظيم . .

ذلك أن العدل الاجتماعي عند عمر بن الخطاب ليس مجرد عدل صحابي زاهد من صحابة رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم \_ وإنما هو عدل خليفة ورأس دولة وأمير للمؤمنين فهو ليس موقفًا

فرديًا ، وفكرًا ذاتيًا ، واختيارًا خاصًا وإنما هو عدل دولة ، وقانون مجتمع ، وتجربة أمة ، وسياسة إمبراطورية كانت أوسع وأول وأقوى إمبراطوريات العالم فى ذلك التاريخ ..

وعدل هذا الخليفة الراشد ليس كعدل غيره من الخلفاء كأبي بكر الصديق مثلاً يمكن لمخالف معاند أن يرده إلى فقر الدولة وضيق إمكانيات المجتمع ، الأمر الذي يدفع إلى اختيار المساواة في القليل بحكم الضرورات الحاكمة .. ذلك أن عهد عمر بن الخطاب هو الذي شهد فتح الفتوح ، فبلغت حدود الدولة من الجزيرة والشام شالاً إلى اليمن في الجنوب ، ومن فارس في الشرق إلى الشمال الافريقي غربًا فضمت أودية الزراعة حول الأنهار الكبرى ، واحتازت كنوز أكاسرة الفرس التي سجلت كتب التاريخ أوصافها في صفحات تشبه الأساطير .. وعندما يحتاز قوم ، عامّتهم من البدو الفقراء ، بلادًا وكنوزا وثروات كهذه ، ثم ينهض فيهم حاكم يجعل للعدل الاجتماعي في دولتهم مكانًا بارزًا ، بل ومثالقًا ، فإننا ولا شك نكون بإزاء أمر غير مألوف ، وحقيقة تشد انتباه الباحثين ..

ويزيد هذا الأمر أهمية وتميزًا أن سفينة العدل الاجتاعى ، تلك
 التى قادها عمر بن الحطاب ، قد اكتنفت مسيرتها العديد من الأعاصير
 والأنواء . .

فأغنياء قريش القدامي وسادة مجتمعها على عهد ماقبل الإسلام

أولئك الذين دخلوا الإسلام متأخرين بعد أن لم يكن هناك مفر من الانخراط فى المجتمع الجديد .. هؤلاء الأغنياء بدأت تطلعاتهم للتملك والحيازة والاستئثار تبرز فى عنف زاد منه إغراء الثروة التى امتلكها المجتمع بعد الفتوحات ..

ونفر من الذين سبقوا إلى الإسلام ، وفقدوا فى سبيل دعوته ودولته ماكان لهم من مال وثراء ، لم يجدوا بأسًا ولا غضاضة فى أن يجتهدوا كل الاجتهاد لتكوين ثروات جديدة تفوق كثيرًا ما سبق أن امتلكوا وفقدوا من ثروات ..

وآخرون من المسلمين الذين شبّوا فقراء ، أو حتى رقيقًا ثم أصبحوا بالاسلام والبلاء والجهاد في سبيله من أعلام المجتمع الجديد ، تطلعت نفوسهم إلى حياة الدعة والغنى والرفاهية التي تعوض لهم شظف العيش وعناء الجهاد في مجتمع ما قبل الغنى والفتوح ..

وكانت هذه التطلعات ، المشروع منها وغير المشروع ، تحديات تهدد نهج عمر بن الخطاب في العدل الاجتاعي .. بل لقد تحدث عنها عمر في العديد من المواقف التي سيأتي حديثنا عنها في مكانها من هذا البحث حتى لقد رآها معركة وقتالاً يدور بينه ، كحاكم ، وبين الطامعين في موقعه ، الطاعين في اختراق الحصار الذي حاصر به هذه التطلعات .. فهو يتحدث ، محذراً ، عن صعوبة مهمة من سيليه في حكم المسلمين د وكأنه يتنبأ بما حدث في عهد عنهان بن عفان -

فيقول: «... فليعلم من ولى هذا الأمر بعدى أنه سيريده عنه القريب والبعيد.. وأيم الله ماكنت إلا أقاتل الناس عن نفسى قتالاً (١) ؟ ١ . ٥ .

وارتفعت أعلامه خفاقة ، حتى لقد أصبح منارة أضاءت عصره وارتفعت أعلامه خفاقة ، حتى لقد أصبح منارة أضاءت عصره ولا تزال مضيئة في صفحات التاريخ والتراث ، يغرى ضوءها الباحثين والمصلحين والثوار بالاستلهام على مر العصور! ..

وعدل عمر بن الخطاب، الذي تمثل في فكره وتطبيقاته التشريعية والتنفيذية وفي سلوكه، قد تميز عن عدل خلفاء آخرين حكوا فعدلوا هم أيضًا، تميز باجتماع القلوب على السكينة إليسه والعقول على تأييده، والتيارات الفكرية الأساسية في تاريخنا وتراثنا بالإجاع على سلامته من النقد والتجريح..

فأبو بكر الصديق .. حكم فعدل .. ولكنه قال عن مساواته بين المناس في العطاء : إنها ضرورة تحتمها قلة المال كما أن حكمه وخلافته ... لا عدله .. كاننا موطن نزاع .. فعلى بن أبي طالب وفريق من بني هاشم ومن الصحابة قد امتنعوا عن البيعة له نحوًا من ستة أشهر ، أى قرابة ربع المدة التي حكم فيها .. وسعد بن عبادة ، وهو من أكبر زعماء الأنصار وأعظم بناة الدولة الاسلامية ، وأحد النقباء الأثنى

 <sup>(</sup>١) ابن سعد (الطبقات الكبرى) جـ ٣ ق ١ ص ٢٠٦ . طبعة دار التحرير ــ القاهرة .
 إ تنبيه . لقد نشرنا حديثنا هذا عن عدل عمر ــ وكذلك عدل على بن أبي طالب ــ
 ق كتابنا إ مسلمون ثوار إ لعلاقته بالموضوع . واقتضاء المقام إياه . ]

عشر الذين عقدوا مع ألرسول عقد تأسيسها فى بيعة العقبة .. سعد ابن عبادة هذا قد امتنع عن بيعة أبى بكر ، بل وعن الصلاة خلفه أو الاقتداء بلوائه فى الحبج ، لأنه كان يريد الخلافة لنفسه وللأنصار .. ومات أبو بكر وخلاف سعد له قائم لم يحدث حوله اتفاق .

وعثان بن عفّان بلغ اختلاف المسلمين من حول سياسته وبهجه الاجتاعي إلى حد الثورة عليه ، وهي الثورة التي حاصرته في منزلمه ومنعت عنه الزاد والماء ، حتى تسوّر الثوار داره فقتلوه ، رحمه الله وهو يقرأ القرآن !...

وعلى بن أبى طالب \_ وهو من قم العدل فى تراثنا العربى وتاريخنا الاسلامى \_ انقسمت الأمة من حوله ، وحاربه الأكثرون ، وصمد إلى جانب الدفاع عن نهجه الأقلون حتى لقى ربه شهيدًا ! ..

أما عمر بن الحطاب . . فإنه يتفرَّد ــ مع عدله الاجتماعي ــ باجتماع الأمة من حوله ، والثناء الذي لقيته وتلقاه تجربته السياسية والاجتماعية من التيارات الأساسية في فكر المسلمين وتراثهم عبر تاريخهم الطويل . .

• وأكثر من هذا .. فإن عمر ليس بالمشرّع العادى ، حتى تكون تشريعاته في العدل الاجتاعي تشريعات عادية .. فهو أكثر من صحابي .. وأكثر من واحد ممن سبقوا إلى الإسلام .. وأكثر من أحد الأربعة الذين مثلوا عهد الخلافة الراشدة .. أكثر من هذا كله يتميز عمر ويمتاز بعبقرية ملهمة في التشريع ، تضفي على تشريعاته في العدل

الاجتماعي عبقرية تضعها في مكان عالٍ بين تشريعات غيره من الخلفاء..

وهذه العبقرية الملهمة في التشريع قد برزت لدى عمر وعرفت عنه وشاعت بين المسلمين حتى على عهد الرسول عمريفكر، فيدرك والسلام ... بل لقد بلغت إلى الحد الذي جعل عمريفكر، فيدرك الضرورة التشريعية، فيقترح على الرسول سنَّ التشريع .. ثم لا يلبث الوحى أن ينزل بآيات القرآن الكريم مؤيدة ومزكية لما اقترح عمر ابن الخطاب من تشريعات! حدث ذلك في مواطن كثيرة، تحدثت التراب المسئة النبوية وتفسير القرآن الكريم عن ستة منها:

١ ـ فالرسول ـ عليه الصلاة والسلام ـ يأخذ بيد عمر فيريه مكانًا بالمسجد الحرام ، ويقول له : « هذا مقام إبراهيم ، فيجيبه عمر مقترحا : « أفلا نتخذه مصلى ٤ » فيقول الرسول : « لم أومر بذلك ! » . . فلم تغب شمس ذلك اليوم حتى نزل الوحى بالآية الكريمة : ( واتخذوا من مقام إبراهيم مصلى ) (٢) .

٢ ـ وقبل أن ينزل القرآن بآية «الحجاب» لنساء النبي \_عليه
 الصلاة والسلام \_ اقترح عمر هذا التشريع على الرسول . . ثم ينزل

 <sup>(</sup>۲) البقرة: ۱۲۰ . (انظر: صحیح مسلم. جد ٤ ص ۱۸٦٥ طبعة الحبی. القاهرة سنة سنة ۱۹۵۵ م. وانظر كذلك: تفسير البيضاوی ص ٤٦ طبعة القاهرة سنة ۱۹۲۷ م.

القرآن مؤيدًا اقتراحه فيقول للمسلمين: (يأيها الذين آمنوا لا تدخلوا بيوت النبي إلا أن يؤذن لكم إلى طعام غير ناظرين إناه ولكن إذا دُعيتم فادخلوا فإذا طعمتم فانتشروا ولامستأنسين لحديث إن ذلكم كان يؤذى النبي فيستحى منكم ، والله لا يستحى من الحق ، وإذا سألتموهن متاعا فاسألوهن من وراء حجاب ذلكم أطهر لقلوبكم وقلوبهن (")).

٣- وعقب انتصار المسلمين في غزوة بدر ، يقترح عمر قتل الأسرى من أثمة الشرك في قريش ، ولكن الرسول يختار الرأى الذي حبّد إطلاق سراحهم لقاء فدية . فينزل القرآن مؤيداً رأى عمر ومعاتبًا رسول الله لاختياره رأى الآخرين ! (ماكان لنبي أن يكون له أسرى حتى يشخن في الأرض ، تريدون عرض الدنيا والله يريد الآخرة والله عزيز حكيم (١) )!.

غـ وفى الموقف من المنافقين ، والصلاة على موتاهم .. يذهب الرسول ليصلى على عبد الله بن أبي بن سلول ، فيقول له عمر :
 ٤ يا رسول الله ، أتصلى عليه وقد نهاك الله أن تُصلى عليه ١ ١ ه فيجيبه الرسول : ١ إنما حيَّرنى الله فقال : (استغفر لهم أو لا تستغفر فيجيبه الرسول : ١ إنما حيَّرنى الله فقال : (استغفر لهم أو لا تستغفر

<sup>(</sup>٣) الأحزاب: ٣٥ (انظر: صحيح مسلم. جدة ص ١٨٦٥ وتفسير البيضاوى ص ١٨٦٥ وتفسير البيضاوى ص

<sup>(</sup>٤) الأنفال: ٦٧ (انظر: صحيح مسلم. جـ٤ ص ١٨٦٥. وتفسير البيضاوي ص ٢٧٢).

لهم ، إن تستغفر لهم سبعين مرة (٥) ) .. وسأزيدك على سبعين ! » .. فيتساءل عمر : « إنه منافق ؟ ! » ولكن الرسول يصلى على عبد الله اين أبي بن سلول .. فينزل قول الله ــ سبحانه ــ : ( ولا تُصلُّ على أحد منهم مات أبنا ولا تقم على قبره ) ! (١)

٥ ــ وعندما تجتمع نساء رسول الله ــ صلى الله عليه وسلم ــ عليه في الغيرة ، يتحدث عمر عن أن موقفهن هذا يجعل الخير في طلاق الرسول لهن ، فينزل القرآن الكريم بقول الله ــ سبحانه ــ : (عسى ربه إن طلقكن أن يبدله أزواجًا خيرًا منكن مسلمات مؤمنات قانتات تاثبات عابدات سائعات ثيبات وأبكارًا (٧)) !.

٣ ــ وقصة التشريع الاسلامي مع تحريم الحمر، هي واحدة من المواطن التي سبق فيها عمر باقتراح التشريع ثم نزلت الآية الكريمة : (إنما الحمر والميسر والأنصاب والأزلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون (٨)).

إِذًا .. فنحن هنا بإزاء عبقرية تشريعية متفرِّدة ومتميِّزة ، الأمر

<sup>(</sup> ه ) التوبة : ١٠٠ .

<sup>(</sup>٦) التوبة : ٨٤. (انظر: صحيح مسلم. جدة ص ١٨٦٥).

<sup>(</sup>٧) التحريم: ٥ (انظر: صحيح مسلم، جدة ص ١٨٦٥ ، هامش»).

 <sup>(</sup>٨) الماثاءة: ٩٠ (انظر: تفسير البيضاوي. ص ٦٩. وصحيح مسلم جد٤.
 هامش و ص ١٨٦٥).

الذى يُعطى المزيد من الأهمية والحجية والثقل لتشريعات عمر وتطبيقاته في ساحة العدل الاجتماعي بين الناس .. ويكنى أن يكون هو المشرّع الملهم الذي قال فيه الرسول ... عليه الصلاة والسلام ... : « قد كان يكون في الأمم قبلكم محدّثون ... ( بضم الميم وفتح الحاء وتشديد الدال مفتوحة .. أي مُلهمون ) ... فإن يكن في أمتى منهم أحد فإن عمر ابن الخطاب منهم (1) » 1 .

• وأخيرًا .. فإن عمر بن الخطاب يتميز ويمتاز على كثيرين من أقرانه بعقلانية واقعية تجعل من نهجه نهجًا أكثر صلاحية للعطاء والاستلهام مها تخالفت العصور وتغايرت القرون .. قد يتغير الواقع وتتجدد التطبيقات ، ولكن عقلانية عمر وواقعيته تجعلاننا نجد في منهجه وفكره عناصر خالدة أكثر من تلك التي نجدها عند الكثيرين .

فالرجل الذي يطوف بالكعبة ، ثم يقف أمام الحمجر الأسود ليقول : والله إنى أعلم أنك حجر لا تضر ولا تنفع .. ولولا أنى رأيت رسول الله يقبلك ما قبلتك ١١٤ .. الرجل الذي يتساءل هذا التساؤل ، فيفك عقال العقل كي يتحرك ، بل ويتمرد .. لابد أن تسترعى عقلانيته الأنظار .

والرجل الذي قدَّم للمسلمين نهجًا في السلوك أعطى مفاهيم جديدة والرجل الذي قدَّم للمسلمين نهجًا في السلوك أعطى مفاهيم بندة والنساك » و « النساك » . . مفاهيم نعرفها عندما نقرأ كلات الشفّاء بنة

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم . جـ٤ ص ١٨٦٤ .

عبد الله إذ رأت فتيانًا يشبهون نساك عصرنا وصوفية زماننا ، « يقصدون في المشي ، و يتكلمون رويئًا » ! . فسألت : ما هذا ؟! . فقالوا : نساك ! فقالت : كان ، والله ، عمر إذا تكلّم أسمع ، وإذا مشي أسرع ، وإذا ضرب أوجع . . هو ، والله ، الناسك حقًا (١٠) » ! .

رجل كهذا .. لشخصيته وسلوكه تلك الميزات فى العقلانية والواقعية ، لابد وأن تكون حظوظ تشريعاته وتطبيقاته فى العدل الاجتاعى من عناصر الثبات والخلود الصالحة للعطاء والاستلهام أكثر من حظوظ تشريعات الآخرين .

ومن هنا .. ولجميع ما قدمناه .. كانت الأهمية البالغة لتلك الصفحة من صفحات تراثنا وفكرنا الإسلامي .. صفحة الفكر الاجتماعي .. والعدل الاجتماعي عند عمر بن الخطاب .. سواء أكان ذلك في التشريع .. أم في الفكر والتعاليم .

<sup>(</sup>١٠) تاريخ الطبرى: جـ، ص ٢١٢. طبعة دار المعارف ــالقاهرة.

العطساء بين المساواة والتفاوت كانت الفتوحات الإسلامية على عهد أبى بكر الصديق تدور أساسًا فى نطاق شبه الجزيرة العربية ، ومن ثم كانت «الغنائم » عدودة لا تقارن بتلك التى تحصلت على عهد عمر من فتوحات فارس والشام ومصر.. وكان أبو بكر يوزع هذه «الغنائم » بالمساواة بين الناس ، بصرف النظر عن قرابتهم من الرسول أو بعدهم عنه وبصرف النظر أيضًا عن سبقهم إلى الإسلام أو تأخرهم فى اعتناق الدين الجديد. ولم تكن هناك نصوص دينية الا فى القرآن ولا فى السنّة هى التى حددت لأبى بكر هذه التسوية بين الناس فى العطاء ، وإنما كان اجتهادًا من أبى بكر فى هذه القضية «المدنية » أير الدينية ، راعى فيها قلة هذه «الغنائم » ، ومن ثم فإن المقصود على التسوية هنا إتاحة حد الكفاف الذى يحفظ للناس الوفاء بضرورات الحياة ، فكان العدل يعنى فى هذا الموقف التسوية بين الناس فى الحياة ، فكان العدل يعنى فى هذا الموقف التسوية بين الناس فى العطاء .

ولما جاء عمر بن الخطاب ، وفتحت في عهده الفتوح ، وجاءت الأموال الكثيرة ، و « دون » عمر « الديوان » ، ألغى نظام

«المساواة » الذي عمل به أبو بكر ، ووضع نظامًا للعطاء تتفاوت فيه أنصبة الناس ، وجعل التدرج قائمًا على دعامتين :

الأولى: مدى القرب أو البعد في النسب، بالنسبة للرسول \_ عليه السلام ...

الثانية: السبق إلى الإسلام، ومن ثم النضال المبكر في سبيل دولته، أو التأخر في اعتناق الدين الجديد، ومن ثم المساهمة في النضال ضده.

وكان هذا الموقف الجديد اجتهادًا من عمر دفعه إليه وضع اقتصادى ومالى جديد .. وتحكى لنا المصادر الاسلامية التى أرخت لهذا الموقف كيف «كان أبو بكر الصديق قد سوَّى بين الناس فى القسم ، فقيل لعمر فى ذلك ، فقال : لا أجعل من قاتل رسول الله حصلى الله عليه وسلَّم ... كمن قاتل معه (١١) ا » وكيف قال عمر : «إن أبا بكر رأى فى هذا المال رأيًا ولى فيه رأى آخر (١٦) » .

بل ونفهم من هذه المصادر صراحة ما يؤكد قولنا بأن هذه المواقف إنما كانت من وحى الأوضاع الاقتصادية، ومحكومة بالمصلحة التي تقدّرها الدولة، وإنه لم تكن لهذه المسائل علاقة

<sup>(</sup>۱۱) ابن سعد (الطبقات الكبرى). جـ ٣ ق ١ ص ٢١٣. طبعة دار التحرير. القاهرة.

<sup>(</sup>١٢) كتاب الخراج ، لأبي يوسف. ص٤٣. طبعة المطبعة السلفية سنة ١٣٥٢ هـ.

عضوية بأمور الدين \_ إلا من حيث تحقيقها لمقاصد الشريعة في العدل المحقق لمصلحة مجموع الأمة ــ يشهد لذلك ويقطع به أن عمر الذي رفض نظام «التسوية » في العطاء ، واستبدل به نظام التفاوت والتمايز ، عاد في أخريات حياته عندما كثرت الأموال -من جانب-وعندما برزت الفوارق الطبقية وهددت قيمة «العدل » التي استهدفها هذا الخليفة العظيم ... من جانب آخر... عاد فعزم على الرجوع إلى نظام «التسوية » في العطاء ، فيروى «أبو يوسف » عن عسر أنه «لما رأى المال قد كثر قال: لأن عشت إلى هذه الليلة من قابل ، (أي من العام القادم) لألحقن أخرى الناس بأولاهم حتى يكونوا في العطاء سواء (١٣) »، وقوله: « لأن عشت إلى هذا العام المقبل لألحقن آخر الناس بأولهم حتى يكونوا بيانا واحدا » ، أي شيئا واحدًا . وعلى حد قول أبي عبيد القاسم بن سلام فإن أبا بكر كان يسوى بين الناس في العطاء ، ثم فاضل بينهم عسر ، ثم جاء عنه شيء شبيه « بالرجوع إلى رأى أبي بكر ». ويروى « زيد بن أسلم » عن أبيه فيقول: وسمعت عمربن الخطاب يقول: والله لنن بقيت إلى الحول لألحقن آخر الناس بأولهم ، ولأجعلتهم رجلا واحذا (١٥) » .. «ولئن بقيت إلى الحول لألحقن أسفل الناس بأعلاهم ». ويؤكد

<sup>(</sup>١٣) ألمصدر السابق ص ٤٦.

<sup>(</sup>١٤) (الأموال) ص ٣٧٥. طُبعة القاهرة سنة ١٩٦٨ م.

<sup>(</sup>١٥) طبقات أبن سعد جـ٣ ق ١ ص ٢١٧.

قولنا: إن السبب في هذه التغييرات في تلك التشريعات الاقتصادية والاجتاعية إنما كان الموقف المالي ، يؤكد ذلك رواية إسحاق ابن حارثة بن مضرب عن عمر قوله: « لأن عشت حتى يكثر المال لأجعلن عطاء الرجل المسلم ثلاثة آلاف (١٦) » وقوله أيضًا الذي يرويه أبو واثل: « لو استقبلت من أمرى ما استدبرت لأخذت فضول أموال الأغنياء ، فقسمتها على الفقراء (١٧) ».

فعمر قد خالف أبا بكر ، لأسباب مالية واقتصادية ، ثم عزم على العودة إلى موقف أبى بكر ، لأسباب مالية واقتصادية واجتاعية دون أن يحاول أى منها الربط بين أى موقف من هذه المواقف الدنيوية المدنية المتغيرة وبين ثوابت الدين إلا من حيث تحقيقها لمقاصد الثوابت الدينية وغاياتها .

<sup>(</sup>١٦) المصدر السابق جـ٣ ق١ ص ٢١٧.

<sup>(</sup>۱۷) الطبرى. (التاريخ) جـ٤ ص ٢٢٦ (أحلنات سنة ٢٣ هـ) طبعة دار المعارف... القاهره.

نصيب الرسول ونصيب قرابته من الغنائم فى القرآن الكريم آية حددت المصارف التى تصرف فيها أموال «الغنائم» التى « يغنمها » المسلمون ، يقول الله فيها : ( واعلموا أنما غنمتم من شيء فأن لله خمسه وللرسول ، ولذى القربي ، واليتامى والمساكين ، وابن السبيل ، إن كنتم آمنتم بالله وما أنزلنا على عبدنا يوم الفرقان ، يوم التقى الجمعان ، والله على كل شيء قدير (١٨٠) . . فكان أربعة أخياس الغنائم يُوزع على الفاتحين، والخمس الخامس يوزع في خمسة مصارف: الرسول ، وقرابته ، واليتامي ، والمساكين والغرباء من أبناء السبيل . . فلما توفى الرسول اجتهد الخلفاء : أبو بكر وعمر وعثان وعلى ، والتقى اجتهادهم على أن الموقف إزاء هذا النص القرآنى ، بعد موت الرسول ، يختلف عنه وقت حياة الرسول فقسموا القرآنى ، بعد موت الرسول ، يختلف عنه وقت حياة الرسول فقسموا العبيل ، وألغوا خمس الرسول وخمس قرابته ، ورفضوا أن يحل السبيل ، وألغوا خمس الرسول وخمس هما يوحى بأن سلطان الرسول

<sup>(</sup>١٨) سورة الأنفال آية : ٤١ .

وسلطته ومن ثم حقوقه هي نوع خاص واستثنال وغير قابل للميراث ، كما رفضوا أن يظل خمس قرابته لآل بيته ، أو أن يتحول هذا الخمس إلى آل بيت الخليفة ... ويروى «أبويوسف» عن عبد الله ابن عباس: «أن الخمس كان في عهد رسول الله حمل الله عليه وسلم على خمسة أسهم: لله وللرسول سهم ، ولذى القربي سهم ، ولليتامي والمساكين وابن السبيل ثلاثة أسهم ، ثم قسمه أبو بكر وعمر وعثان على ثلاثة أسهم ، وسقط سهم الرسول وسهم ذوى القربي ، وقسم على الثلاثة الباق . ثم قسمه على بن أبى طالب على ما قسمه عليه أبو بكر وعمر وعثان ".

كا يروى أبو يوسف أيضًا عن «الحسن بن محمد بن الحنيفة » كيف كان هذا الأمر من مواطن الحلاف والاجتهاد فلقد «اختلف الناس بعد وفاة الرسول ... صلى الله عليه وسلَّم... في هذين السهمين: سهم الرسول ... عليه الصلاة والسلام... وسهم ذوى القربي. فقال قوم: سهم الرسول للخليفة من بعده وقال آخرون: سهم ذوى القربي لقرابة الرسول ... عليه السلام... وقالت طائفة: سهم ذوى القربي لقرابة الحليفة من بعده. فأجمعوا على أن جعلوا سهم ذوى القربي لقرابة الحليفة من بعده. فأجمعوا على أن جعلوا هذين السهمين، في الكراع (٢١) والسلاح (٢١).. أى أنه قد استقر

<sup>(</sup>۲۱) كتاب الحراج ص ۲۱.

<sup>(</sup>١٩)كتاب الحراج , ص١٩.

<sup>(</sup> ٢٠ ) الكراع هنا معناها : الحيل.

الرأى والاجتهاد على « تأميم » هذين القسمين ، وضمها إلى الأموال المخصصة للمصالح العامة فى الدولة ، وأكد هذا الاجتهاد على قسمة « مدنية » السلطة بعد الرسول ... عليه السلام ... عندما أبعنت شبهة وراثة الخليفة لما للرسول ، ومنع حلول قرابته محل قرابة الرسول وذلك بعد أن ننى استحقاق قرابة الرسول من بعده لما كانت تستحقه فى حياته ، بسبب ظروف اقتصادية تحملتها فى سبيل الدعوة الجديدة قبل أن تستقر دولة هذه المدعوة .

الموقف من تملك الأرض الزراعية على أن أخطر المواقف التى واجهت عمر بن الخطاب ، وهو يرسى القواعد الاقتصادية والاجتاعية للامبراطورية الجديدة ، كان الموقف حيال الأرض الزراعية ، الواسعة والغنية ، التى فتحتها جيوش العرب المسلمين في المشرق : العراق ، وفارس ، وفي المغرب : مصر ، وفي الشيال : الجزيرة والشام ... فلقد أدرك عمر بن الخطاب أن فتوحات دولته لن تمتد في المستقبل القريب إلى ما هو أبعد كثيرًا من هذه الحدود التى امتدت إليها ، ومن ثم فإن هذه الأرض الخصبة التى ترويها أنهار «النيل » و « بردى » و « دجلة » و « الفرات » هي المثروة الرئيسية في هذه الإمبراطورية . حاضرًا وفي المستقبل المنظور .

ثم نظر الرجل إلى نصوص القرآن ، وإلى تطبيقات الرسول ومن بعده أبو بكر ، فإذا النصوص والتطبيقات جميعها تعتبر هذه الأرض المفتوحة « فيثًا » أفاءه الله على الفاتحين ، ومن ثم فإن الحكم حكم القرآن والسنة هو قسمة هذه الأرض بما عليها ومن فيها من الفلاحين بين الجنود والفاتحين ؟! أى أن القرآن والسنة يقضيان بتمليك هذه الأرض للجنود الفاتحين ملكية خاصة ، وبتحويل بتمليك هذه الأرض للجنود الفاتحين ملكية خاصة ، وبتحويل

شعوب هذه البلاد المفتوحة \_ وبالذات الفلاحون \_ إلى عبيد أرقاء لهؤلاء الجند الفاتحين؟! .

ولقد رفض عمر بن الخطاب هذا الموقف رفضًا قاطعًا .. وقرر أن الوضع الجديد يطرح قضية جديدة ، وأنه لابد من الاجتهاد لاتخاذ موقف جديد يستند إلى تشريع جديد .. وخاض هذا الخليفة العظيم صراعا فكريا عنيفا ضد أغلبية الصحابة وضد الجيوش التى فتحت هذه البلاد حتى انتصر ، في النهاية ، على كل المعارضين .. وتحوّلت إلى جانبه أغلبية هؤلاء المعارضين ! .

وقبيل أن نسعرض لوقائع هذا الصراع «الاجتاعى الاقتصادى»، يحسن أن ننبه إلى أن دوافع عمر بن الخطاب إلى التخاذ موقفه المتقدم هذا لم تكن كلها نابعة من إيمان الرجل بالعدالة الاجتاعية كقيمة مثالية مجردة، فعمر لم يكن الممثل الحقيقي لفقراء القوم، لا قبل إسلامه ولا بعد إسلامه، وإنما كان ممثلاً للطبقة الوسطى في المجتمع القرشي المتميز في شبه الجزيرة العربية .. وحتى نقطع الطريق على الذين يجلو لهم الجدل في ذلك، نقول: إن عمر نفسه هو الذي يقرَّر لنا هذه الحقيقة الاجتاعية والطبقية، فهو يتحدث عن حقوقه، كأمير للمؤمنين، في بيت مال المسلمين فيقول: إنها «حلَّتان: حلَّة في الشتاء، وحلَّة في القيظ، وما أحج عليه وأعتمر من الظهر (الدواب) وقوتي وقوت أهلي كرجل من

قريش ليس بأغناهم ولا بأفقرهم ، ثم أنا بعد رجل من المسلمين يصيبني ما أصابهم (٢٢) ! » .. فلا التعلق بقيمة العدالة الاجتماعية بمعناها المجرد والمثالى ، ولاكراهة أن تتحول هذه الشعوب الفارسية والشامية والمصرية إلى أرقّاء ، هما كل الأسباب التي وقفت وراء « ثورة » عمر بن الخطاب على ماكان يراد بهذه الأرض وهؤلاء الناس من الاقتسام والاسترقاق . وإنما كانت الضرورات الاقتصادية تلعب دورًا هامًا في مجموع الأسباب التي جعلت عمر يقرِّر أن تصبح هذه الأرض وأنهارها وقفًا على بيت المال ، للدولة " ملكية الرقبة " فيها \_ بحكم الاستخلاف عن المالك الحقيق لها ، وهو الله \_ سبحانه وتعالى \_ وأن تظل بأيدى فلاحيها ، لهم فيها «ملكية المنفعة » نظير ه الخراج ، الذي يدفعونه عن مساحتها .. وأن يظل هؤلاء الفلاّحون أحرارًا يدفعون «الجزية » التي تضيف مصدرًا من مصادر تمويل بيت المال ، مع « الخراج » وذلك بدلاً من أن تتحول كل هذه الثروة الزراعية والبشرية إلى ملكية خاصة ينفرد بها وبالتمتع بشمراتها الجنود الفاتحون .. رأى عمر ذلك .. ورأى فيه المصدر الرئيسي لمالية الدولة ، ولقيامها بنفقاتها المدنية والعسكرية ، سواء في عهده أو فها سيلي عهده من عهود ..

ولقد كان موقف عمر هذا ، الذي يمثل تغييرات جذرية في أمر

<sup>(</sup>۲۲) طبقات ابن سعد جـ۳ ق ۱ ص ۱۹۰.

استقرَّت عليه الدولة الاسلامية واستندت فيه إلى نص قرآني .. كان هذا الموقف بمثابة « الثورة » في الاجتهاد والتشريع والتطبيق . . ويكفي أن نورد هنا بعض النصوص التي أرخت لهذا الحدث الكبير حتى نعلم ملابساته وما اعترض سبيله .. يقول «أبو يوسف » : « .. حدَّثني غيرُ واحد من علماء أهل المدينة قالوا: لما قدم على عمر بن الخطاب جيش العراق ، من قبل سعد بن أبي وقاص شاور أصحاب محمد \_ صلى الله عليه وسلّم \_ في قسمة الأرضين التي أفاء الله على المسلمين من أرض العراق والشام .. فرأى عامتهم (أى عامة الناس) أن يقسمه .. وسأل ( بلال بن رباح ، الصحابي المشهور ) وأصحابه عمر بن الخطاب قسمة ما أفاء الله عليهم من العراق والشام وقالوا: أقسم الأرضين بين الذين افتتحوها كما تقسم غنيمة العسكر .. وإنَّ أصبحاب رسول الله \_ صلىُّ الله عليه وسلَّم \_ وجماعة من المسلمين أرادوا عمر بن الخطاب أن يقسم الشام كما قسم رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ خيبر وأنه كان أشد الناس عليه في ذلك الزبير بن العوام وبلال بن رباح .. وكان رأى عبد الرحمن بن عوف أن يقسمه . فما الأرض والعلوج (الفلاحون الفرس) إلا ما أفاء الله عليهم. ولما افتتحت أرض مصر بغير عهد، قام الزبير فقال: يا عمرو بن العاص ، أقسمتها . كما قسم رسول الله ــ صلىَّ الله عليه وسلّم ــ خيبر . . ٧ .

وأمام هذه الجبهة العريضة التي ضمت الجند الفاتحين والراغبين

فى امتلاك أرض مصر والشام والعراق وأنهارها وفلاحيها ، كما ضمّت الصحابة الذين أرادوا التطبيق الحرفى للنص القرآنى الذى اعتبر مثل هذه الأرض وأنهارها وفيئًا ، أفاءه الله على الفاتحين لهم أربعة أخماسه تقسم بينهم ، كما أرادوا التأسى بما صنع الرسول بأرض خيبر فى شبه الجزيرة العربية \_ غير ملقين بالا إلى تغاير الواقع الجديد .

أمام هذه الجبة العريضة وقف عمر ومعه قلة من المهاجرين الأولين فيهم عبّان بن عفان وعلى بن أبى طالب وطلحة وابن عمر.. وتصدّى عمر لهذه الجبة العريضة ، وقال لهم : «ما هذا برأى .. ولست أرى ذلك .. والله لا يفتح بعدى بلد فيكون فيه كبير نيل (أى كبير نفع) ، بل عسى أن يكون كلاً (عبنًا) على المسلمين فإذا قسمت أرض العراق بعلوجها ، وأرض الشام بعلوجها ، فما يسد به الثغور ؟ وما يكون للذرية والأرامل بهذا البلد وبغيره من أرض الشام والعراق ؟؟ .. لقد أشرك الله الذين يأتون من بعدكم في هذا الفيء ، فلو قسمته لم يبق لمن بعدكم شيء ، ولمن بقيت ليبلغن الراعى بصنعاء نصيبه من هذا الفيء ودمه في وجهه (أى دون أن الراعى بصنعاء نصيبه من هذا الفيء ودمه في وجهه (أى دون أن يطلب) .. (ولو قسمته بينكم) إذن أترك من بعدكم من المسلمين يطلب) .. (ولو قسمته بينكم) إذن أترك من بعدكم من المسلمين قسم ؟ ا .. » .

ولكن هذه الحجج المنطقية والاجتاعية والاقتصادية التي ساقها

عمر لم تقنع القوم ، فقالوا له : «أتقف ما أفاء الله علينا بأسيافنا على قوم لم يحضروا ولم يستشهدوا ولأبناء قوم ولأبناء أبنائهم ولم يحضروا ؟! ».

وكان واضحًا من هذا الجدل ، وتلك الحجيج المتبادلة أن أنصار قسمة الأرض والأنهار والفلاحين يقفون إلى جانب «الفرد» الفاتح مستمسكين بحرفية التطبيقات السابقة ... بينا يقف عمر إلى جانب «مجموع» الأمة بأجيالها الحاضرة والمستقبلة ... مبصرا تغير الواقع المستدعى لتشريع جديد ... « فالفرد » هو المنطلق والهدف عند هؤلاء ، و «الجاعة » و «الدولة » هما المنطلق والهدف عند أمير المؤمنين ..

ولم تحسم هذه الحجج الموقف .. واعتبر عمر أن كل ما يقال فى هذا الموضوع هو مجرد و رأى » .. فالقضية خلاف فى و رأى » وإزاء هذا الخلاف طلب القوم من عمر أن يستشير ويحتكم إلى من يوثق فى رأيهم من رءوس القوم بالمدينة .. وفاستشار المهاجرين الأولين ، فاختلفوا ... » فقرَّر العدول عن استشارتهم إلى استشارة رؤساء الأنصار ، حيث أقام منهم ما يشبه لجنة التحكيم العليا وذلك أنه وأرسل إلى عشرة من الأنصار ، خمسة من الأوس وخمسة من الخوس وخمسة من الخوس المؤرج ، من كبرائهم وأشرافهم ، فلم اجتمعوا .. قال لهم : إنى لم أزعجكم إلا لأن تشتركوا فى أمانتى فيا حملت من

أموركم ، فإنى واحد كأحدكم ، وأنتم اليوم تقرّون بالحق . . خالفني من خالفني ووافقني من وافقني ، ولست أريد.أن تتبعوا هذا الذي هواى. معكم من الله كتاب ينطق بالحق ، فوالله لأن كنت نطقت بأمر أريده ما أريد به إلا الحق. قالوا : قل نسمع يا أمير المؤمنين. قال: قد سمعتم كلام هؤلاء القوم الذين زعموا أنى أظلمهم حقوقهم ، وإنى أعوذ بالله أن أركب ظلمًا ، ولكن رأيت ان لم يبق شيء يفتح بعد أرض كسرى ، وقد غنَّمنا الله أموالهم وأرضهم وعلوجهم ، فقسمت ما غنموا من أموال بين أهله .. وقد رأيت أن أحبس (أى أوقف) الأرضين بعلوجها ، وأضع عليهم فيها الحسراج وفى رقابهم الجزية يؤدونها فتكون فيئًا للمسلمين المقاتلة والذريسة ولمن يأتى من بعدهم. أرأيتم هذه الثغور، لابد لها من رجال بلزمونها ، أرأيتم هذه المدن العظام ، كالشام والجزيرة والكوفة والبصرة ومصر، لابد لها من أن تشحن بالجيوش وإدرار العطاء عليهم ، فمن أين يعطى هؤلاء إذا قسمت الأرضين والعلوج ١٢ ٪ ...

عند ذلك حكمت هيئة التحكيم بصواب رأى عمر ، وقالوا له جميعًا : «الرأى رأيك ، فنعم ما قلت ورأيت !! » . . وبذلك حسم النزاع ، وانتصر موقف عمر ، فكتب إلى سعد بن أبى وقاص ، فاتح العراق : «أما بعد . فقد بلغنى كتابك ، تذكر فيه أن الناس سألوك أن تقسم بينهم مغانمهم ، وما أفاء الله عليهم ، فإذا أتاك كتابى هذا فانظر : ما أجلب الناس عليك به إلى المعسكر من كراع ومال فاقسمه فانظر : ما أجلب الناس عليك به إلى المعسكر من كراع ومال فاقسمه

بين من حضر من المسلمين واترك الأرضين والأنهار لعالها ليكون ذلك في أعطيات المسلمين فإنك إن قسمتها بين من حضر لم يكن لمن بعدهم شيء ».

وكتب إلى عمرو بن العاص ، فاتح مصر. «.. أن دعها (أى الأرض دون قسم) حتى يغزو منها حبل الحبلة » (أى الجنين فى بطن أمه).. ويعلَّق أبو عبيد القاسم بن سلام على ذلك فيقول: «أراه أراد أن تكون فينًا موقوقًا للمسلمين ما تناسلوا ، يرثه قرن عن قرن » ، (أى جيل عن جيل)! (٢٣).

ونعن نريد أن ننبه مرة ثانية إلى أن الدوافع الاقتصادية والاجتاعية هي التي كانت حاسمة في اتخاذ عمر بن الخطاب لهذا الموقف الاجتاعي والاقتصادي المتقدم ، وليست النصوص فإسلامية الموقف نابعة من استجابته للمصالح الجديدة التي ولدها الواقع الجديد .. وإن كان يبدو لنا أن الرجل كان حريصًا على أن يقدم نصًا وآنيا لأولئك الذين تحصنوا في معارضته بالقرآن ، فهو لم يقف مثلهم عند قول الله \_ سبحانه \_ (ما أفاء الله على رسوله من أهل القرى فلله وللرسول ..) وإنما استمر يتلو حتى بلغ قول الله \_ سبحانه \_ سبحانه \_ « والذين جاءوا من بعدهم .. ) إلى آخر الآية ، وقال : « قد

<sup>(</sup>٢٣) راجع فى كل هذه النصوص (كتاب الخوارج) لأبى يوسف صـ ٢٥ · ٣٤ · ٢٥ · ٢٥ ولا لأموال) لأبي عبيد بن سلام صـ ٥٧ · ٥٨ طبعة القاهرة ١٣٥٣ هـ.

وجدت حجة فى تركه ، وأن لا أقسمه !! » (٢٤) . نقول ذلك لأن قول الله \_ سبحانه \_ ( والذين جاءوا من بعدهم يقولون ربنا اغفر لنا ولإخواننا الذين سبقونا بالإيمان ولا تجعل فى قلوبنا غِلاَّ للذين آمنوا ربنا إنك رءوف رحيم ) . . نقول : إن هذه الآية يسهل على أنصار تقسيم الأرض بين فاتحيها أن يثبتوا عدم ارتباطها بهذا الموضوع! .

والأمر الذي يقطع بأن العوامل الاقتصادية والاجتماعية هي التي كانت الأساس في موقف عمر هذا ، وفي تشريعه «الثورى» الذي «أم» به «ملكية الرقبة » لهذه الأرض ، هو أن عمر ذاته كان قد فكر في تقسيم هذه الأرض بين فاتحيها ، ولكنه بعد دراسة مؤسسة على إحصاء عدد الجند ومساحة الأرض وعدد الفلاحين المعرضين للرق ، عدل عن التقسيم إلى «التأميم» .. ونحن ننقل هذا الدليل القاطع عن أبي يوسف الذي يروى عن «محمد بن اسحق عن حارثة ابن مضرب عن عمر بن الخطاب أنه أراد أن يقسم السواد (أرض العراق) بين المسلمين ، فأمر بهم أن يحسوا ، فوجد الرجل يصيب الاثنين والثلاثة من الفلاحين ، فشاور أصحاب محمد عملي الله عليه وسلم عن فقال على بن أبي طالب : دعهم يكونوا مادة للمسلمين ا . . « (٢٥) .

<sup>(</sup>٢٤) كتاب الخراج صـ ٢٥.

<sup>(</sup>٢٥، ٢٦) كتاب الحراج صـ ٢٧، ٣٦ [و «مادة للمسلمين» أى زيادة متصلة.].

ودليل آخر يرويه أبو يوسف أيضًا عندما يقول: «بلغنا عن على ابن أبى طالب أنه قال: لولا أن يضرب بعضكم وجوه بعض لقسمت السواد بينكم! «٢٦) ، فعلى الذى أشار على عمر بعدم قسمة أرض السواد وناصر موقف عمر هذا ضد معارضيه ، لم يكن موقفه هلا نابعاً من الاستناد إلى نص قرآنى أو حجة دينية ، بدليل انه عندما تولى الخلافة لم يمنعه من قسمة أرض السواد بين المسلمين إلا مخافته أن ويضرب بعضهم وجوه بعض » أى إلا الصراع الاجتاعى الذى أراد اجتناب تصعيده .. وهو سبب اجتاعى ، يؤكد أن الدوافع التى قادت الى هذه المواقف كانت فى الأساس دواقع اجتاعية واقتصادية حكت مواقف هؤلاء الرجال العظام فى هذه التحولات الاجتاعية التى سجلها لهم التاريخ .

مصدر التشريع لضريبة الأرض وموقف آخر من المواقف الاقتصادية التي سجلتها التشريعات الاقتصادية العُمرية في عهد بناء الامبراطورية العربية الإسلامية يسجل هو الآخر ذلك «الطابع المننى» الذي طبعت به أركان هذه الدولة الاسلامية .. ويتمثل في المصدر الذي استلهم منه عمر ابن الخطاب التشريعات والنظم الضرائبية التي قرّرها على الأرض المفتوحة .

فلقد كانت الضرائب على الأرض تعرف لنظمها يومئذ نظامان أساسيان يسمى أحدهما نظام «المقاسمة »، ويعتمد على أخذ حصة ونسبة مقرَّرة من المحصول بصرف النظر عن «المساحة» المنزرعة وبصرف النظر كذلك عن جودة الإثمار أو عدم جودتها .. ويعرف الثانى بنظام المساحة ويعتمد على تحصيل قدر معين على المساحة المعينة من المحصول المعين ..

وكانت الدولة الفارسية قبل عهد «كسرى بن قباذ» (أنو شروان) (۵۳۱ ـ ۷۷۵ م) تعتمد نظام المقاسمة ، ولما جاء «كسرى انو شروان » أجرى إصلاحات اقتصادية حققت بعض العنالة المنسية ، وهى الإصلاحات التى جعلت العرب يصفون هذا الملك بصفة «العدل » ، وجعلت الرسول ـ عليه السلام ـ يقول عن نفسه : « ولدت فى زمن الملك العادل كسرى ! » وكان من أهم إصلاحات كسرى الاقتصادية استبدال نظام «المناحة » بنظام «المقاسمة » ..

وعندما فتحت الجيوش العربية هذه الأقطار، ودخلت هذه الأرض في تبعية مال المسلمين، كانت تشريعات كسرى أنو شروان، وهي التي عرفت باسم « وضائع كسرى »، هي المصدر الذي استلهم منه عمر بن الخطاب تشريعاته الضرائبية على الأرض الزراعية .. فأقر عمر » وضائع كسرى » المتعلقة باعتاد «المساحة » الزراعية .. فأقر عمر » وضائع كسرى » المتعلقة باعتاد «المساحة » معيارا لتحديد الضريبة على هذه الأرض .. ويقول «الماوردي » في كتابه (الأحكام السلطانية) « وجرى (عمر بن الخطاب) في ذلك على ما أستوقفه من رأى كسرى قباذ » (۲۷) .. وظل هذا النظام الذي على ما معمولاً به زمن الخطاب من تشريعات الدولة الفارسية المجوسية معمولاً به زمن الخلفاء الراشدين ، وبني أمية ، وحتى خلافة معمولاً به زمن الخلفاء الراشدين ، وبني أمية ، وحتى خلافة «المهدى » العباسي ، الذي عاد بالتشريع الضرائبي للأرض الزراعية لل نظام المقاسمة (۲۸) .

<sup>(</sup> ۲۷ ) الماوردي (الأحكام السلطانية ) ص ١٤٨ ) طبعة القاهرة سنة ١٩٧٣ .

<sup>(</sup> ٢٨ ) الحراج والنظم المالية للدولة الإسلامية ، للذكتور محمد ضياء الدين الريس .

وهكذا تؤكد هذه القسات التى عرضناها للحياة الاقتصادية وبخاصة فى ميدان الأرض الزراعية على عهد الفترة التأسيسية للامبراطورية العربية الاسلامية .. تؤكد هذه القسات على الطابع الملنى لهذا التنظيم الاقتصادى الذى قام فى هذه الامبراطورية ، كا تحدد طابع العلاقة بين حركة الاجتهاد والتشريع الإسلاميين وبين الأسس العامة والمبادىء الكلية التى جاء بها القرآن الكريم فيا يتعلق بحياة الناس وتنظيم دنياهم ... كما تبرز الدور المتاميز وغير العادى الذى لعبه الخليفة الثانى عمر بن الخطاب .. ذلك الرجل الذى مازالت عقلانيته وبخاصة فى أمور الدولة والحكم - فى حاجة إلى من ينفض عنها غبار التاريخ ! .

雅 数 沿

ص ٧٥ . ١١٠ . طبعة القاهرة سنة ١٩٦١ م.

العمدل بين الحاكم والمحكوم

لم يؤلف عمر بن الخطاب كتابًا يتحدث فيه عن نظريته ومذهبه في العدل الاجتاعي بين الناس. ولكنه ترك لنا في صفحات التراث كلمات متناثرة ، عبر بها عن آرائه في المواقف المختلفة والمناسبات المتعددة ، نستطيع أن نستخلص منها ، إذا نعن تأملناها وربطناها بملابساتها ومناسباتها ، مذهب هذا الخليفة العظيم في العدل بين الناس ..

فهو يكتب إلى أحد ولاته \_ أبو موسى الأشعرى \_ كتابًا نعلم منه أنه قد حدَّد لقيام العدل بين الناس وسيادته فى مجتمعهم حدًا أدنى هو إنصافهم فى أمرين :

الأول: الحكم.. أي القضاء وفصل المنازعات..

والثانى: قسمة العطاء والمال ، وما يتعلق بهذا الجانب المادى من شئون المعاش والاقتصاد .. يكتب عمر لأبي موسى الأشعرى ، محدَّدًا الحد الأدنى والضرورى ، الذى لا غنى للإنسان والمواطن عنه ، من العدل ، فيقول : « وبحسب المسلم الضعيف من العدل أن ينصف

فى : الحكم ، والقسم » (٢٩) .

وهنا نعلم أن العدل عند عمر لا يقف عند الإنصاف المعنوى والقضائى والإدارى ، مما تسميه كثير من الدساتير المعاصرة بالمساواة أمام القانون ، وتقف عنده لا تتجاوزه إلى ماعداه من صنوف العدل والمساواة . وذلك أن عمر يمتد بهذا العدل ببل ويراه نطاق الحد الأدنى منه إلى الإنصاف في قسمة الثروة والأموال ا .

ولذلك فهو يوصى عاله على الأقاليم بأن يوفروا للناس ما يشبع حاجاتهم المعاشية ، كبارًا كان هؤلاء الناس أم صغارًا ، فيقول لهؤلاء العال (الولاة): «.. وأشبعوا الناس فى بيوتهم ، واطعموا عيالهم ».. بل ويعتبر إشباع هذه الحاجيات المادية أساسًا لابد من توافره كي «تحسن أخلاق هؤلاء الناس.. » أ (٣٠)

ولقد كانت القدوة العادلة التي يقدمها الحاكم للمحكوم فى ميدان العدل والمساواة ، كانت ولا تزال واحدة من أروع القيم التي ورّثها لنا وللإنسانية عمر بن الخطاب فالعدل ليس نصوصًا وتواسين وصياغات نظرية تصدر عن حاكم يحيا حياة تتميز وتمتاز عن حياة أوساط الناس. لأن تخلّف القدوة الطيبة المتمثلة في الحاكم ، ستفقد

<sup>(</sup>۲۹) تاریخ الطبری . جـ ٤ ص ۲۰۳ .

 <sup>(</sup>۳۰) طبقات ابن سعد جـ۳ ق ۱ ص ۲۰۱.

ولا شك كل هذه النصوص ما فيها من حرارة وما بها من قيمة وما لها من معنى مفيد وجميل ...

وأهمية هذه القيمة التي يقدمها لنا عدل عمر بن الخطاب تزداد أكثر وأكثر، خصوصًا إذا تأمل الإنسان في العديد من المجتمعات التي وإن تمايزت في النظم والصياغات الفكرية إلا انها قد اتفقت على أمر جوهرى هو أن يمتاز حكامها ويتميزون عن جهاي المحكومين.. ولم يعد هذا الامتياز أمرًا يستخفي به أصحابه، بل أضحى شرعًا مشروعًا، تقدم لتبريره وتقريره الأسباب والأفكار التي تتحدث عن أهمية الحاكم، وتوقف شؤون المحكومين على سلامته، التي غدت تعنى أكثر مما تعنيه سلامة المواطن المحكوم، ومن ثم فإن مشروعية امتيازه وتميزه هي بعض الضرورات التي يقتضيها والصالح العام والدي وهي أفكار قد قننت الواقع، وبرَّرت الأثرة الاستئار حتى لقد غدت تلك الميزات التي تتمتع بها القلة الحاكمة في هذه النظم المختلفة سئة طبيعية ومقررة من سنن الحياة ! . .

ولكن عدل عمر بن الخطاب ينقض هذا الواقع السائد ، وينكر ذلك الفكر الذى يبرره ، عندما يؤكد على ضرورة تساوى الحاكم في القانون والاقتصاد ، بجمهور المحكومين.

فعنده نجد أن نقطة الهدء فى قيام العدل أو اختلاله إنما هى الحاكم.. فنى استقامته وعدله ، أى فى استقامة النظام وعدالته

استقامة المحكومين وسيادة العدل في المجتمع الذي يعيشون فيه والعكس صحيح ! .. وبعبارة عمر : « فإن الناس لم يزالوا مستقيمين ما استقامت لهم أثمتهم وهداتهم .. والرعية مؤدية إلى الإمام ما أدى الإمام إلى الله . فإذا رتع الإمام رتعوا .. ! » (٣) .. فعلى الحاكم أي على نظام الحكم ، تتوقف قيمة العدل ، حضوراً أو غيابًا ، في أي عبتمع من المجتمعات .. وما تلك «المشاجب» التي يعلق عليها البعض. فساد المجتمع ، من مثل : تغير النفوس ، وفساد الأحدال وحب الشهوات .. النخ .. إلا نتائج ومسببات وثمرات أفرزها فساد النظام الذي يسود المجتمع الذي انتشرت فيه هذه الأعراض .

وانطلاقًا من هذا التحديد لمسئولية الحاكم والنظام في فكر عمر ابن الخطاب يمتد هذا الحليفة العظم بهذه المسئولية لتشمل مختلف الأنشطة والأماكن والميادين في المجتمع .. فعمر يحكم في «المدينة » ولكنه يتحدث عن ضميره اليقظ بمسئولية عن رعاة اليمن وعن أرامل العراق اللاتي لابد وأن تتوافر لهن الاحتياجات! .. بل وعن الجمل الذي يتعثر على شاطيء الفرات لأن الدولة لم تمهد وتعبد له الطريق ..! فني أي بقعة من بقاع الدولة يقف ضمير الحاكم الأعلى ويقف النظام مسئولين عن الظلم ، بل وعن القصور والتقصير ، الواقع على الإنسان ، بل وعلى الحيوان ..! (٢٢) .

<sup>(</sup>٣١) المصدر السابق جه ٣ ق ١ ص ٢١٠.

<sup>(</sup>٣٢) المصدر السابق: جـ ٣ ق ١ ص ٢٤٤، ٢٢٠.

والمساواة القانونية ، التي قرَّرها عمر بين الحاكم والمحكوم ، تنبع في فكره ، من طبيعة مهمة الحاكم في المجتمع الذي يحكم فيه . . فهو . ليس « سيِّدًا » للمحكومين . . ولقد سنّ عمر سُنَّة حسلة عندما جعل من موسم الحج إلى بيت الله الحرام مؤتمرًا سياسيًا يحاسب فيه الناس ولاتهم وحكامهم بحضرة أمير المؤمنين . . فلقد كان يستدعى الـولاة حتى إذا اجتمعوا أمام الناس قام خطيبًا فقال : « أيها الناس ، انى لم أبعث عمالي عليكم ليصيبوا من أبشاركم ولا من أموالكم ، وإنما بعثتهم ليحبجزوا بينكم ويقسموا فيتكم بينكم » (أى إن مهمة الولاة هي توفير الحد الأدنى من العدل للمحكومين: العدل في الحكم والقضاء .. والعدل في قسمة الأموال) .. ثم استطرد عمر قائلاً للناس: ١٠٠ فين فُعل به غير ذلك فليقم ! .. ، ولما استكثر عامل مصر ، عمرو بن العاص ، أن يُنفِّذ القصاص على الوالى إذا هو ﴿ أَدُّبُ رجلاً من رعيته » .. استنكر عمر هذا المنطق ، وقال : « .. ومالى لا أقصه منه وقد رأيت رسول الله \_ صلى الله عليه وسلّم \_ يقص من نفسه ؟ ، ثم كتب بيانًا عامًا وأمرًا شاملاً إلى ولاته على الأقاليم يقول فيه: « .. لا تضربوا الناس فتذلُّوهم ، ولا تحرموهم فتكفروهم ! » (٣٢) فالجرمان في رأى هذا الخليفة العظيم ، هو سبب شيوع الكفر ــ والعياذ بالله ــ بين الناس! .. بل ويقرِّر عمر أن ظلم

<sup>(</sup>٣٣) المصدر السابق جد ٣ ق ١ ص ٢١١، ٢٠١.

الحاكم يلغى عقد حكمه ، ويحل الناس من طاعته « فمن ظلمه عامله فلا إمرة عليه دوني ! » (٣٤) .

وحتى يكون هناك عدل حقًا وحتى تكون هناك مساواة حقيقية بين الحاكم والمحكوم ، فلابد وأن تتعدى الفعالية نطاق النظريات والصياغات إلى الواقع والتطبيق .. بل ولابد أن يحيا الحاكم حياة المحكوم ، حتى يعلم ، بالحق والصدق ، حقيقة هذه الحياة ، وحتى تصبح طموحاته في العدل العام عميقة وصادقة وجادة لتعبيرها في ذات الوقت عن طموحاته للعدل الحاص الذي يتوق إليه هو كفرد وإنسان .. وعمر يتساءل ذلك التساؤل الذي لا يزال يدوى ، رغم القرون : «كيف يعنيني شأن الرعية إذا لم يسسني ما مسهم ؟! ... « ويستنكر أن تكون له منزلة خاصة يعجز عن بلوغها المحكومون ، ويأبي ويسجز عن الناس فوائلة ما تلك لى بمنزلة حتى أكون أسوة وتعجز عن الناس فوائلة ما تلك لى بمنزلة حتى أكون أسوة للناس ا ... » (موم)

ولقد كان عمر بن الحطاب أمينًا كل الأمانة فى تطبيق نهجه هذا على ذاته وأسرته وخاصته .. نهجه هذا فى المساواة بين الحاكم والمحكوم ، وفى أن بجيا الحاكم حياة المحكومين .. وفى هذا الميدان

<sup>(</sup>٣٤) تاريخ الطبري. جدة ص ٢٠٣.

<sup>(</sup>۳۶) المعمدر السابق. جم ٤ ص ٩٨ ، ٢٠١.

حفلت كتب التراث والتاريخ بالعديد من القصص والوقائع والمأثورات:

- فعمر ينهى خادمه « يسار بن نميل » عن نخل دقيق خبزه ، حتى يظل عيشه فى خشونته على نحو عيش الناس . ويقسم « يسار » بالله : « ما نخلت لعمر الدقيق قط إلا وأنا له عاص ! » (٣٦) .
- و الحفص بن العاص الم يمتنع عن تناول طعام عمر معه ، لأنه طعام خشن ، و يدور بيئه و بين عمر هذا الحوار الذي بدأه عمر بالسؤال :
  - ـ ما يمنعك من طعامنا ؟ إ ...
- أترانى أعجز أن آمر بشاة قيلق عنها شعرها ، وآمر بدقيق فينخل ، ثم يخبز خبزًا رقاقًا ، وآمر بصاع من زبيب فيقذف في سعن (قربة صغيرة يصنع فيها النبيذ) ثم يصب عليه من الماء فيصبح كأنه دم غزال ؟!!.
  - ... إنى لأراك عالمًا بطيب العيش! ..
- \_ أجل ا ! . . واللى نفسى بيده لولا أن تنتقض حسناتي

<sup>(</sup>٣٦) طبقات ابن سعد. جـ٣ ق١ ص ٣٣١.

لشاركتكم في لين العيش! .. (٢٧).

فعمركان عالمًا بطيب العيش ، خبيرًا بالأطعمة الرقيقة والأشربة التي تشبه دم الغزال ! . ومعاشرًا لأولئك الذين جعلتهم تطلعاتهم يعافون عيشه الخشن وطعامه الغليظ . ولكنه الحاكم الذي حمل الأمانة : «كيف يعنيني شأن الرعية إذا لم يمسني ما مسهم ؟!».

وعمر لا يأخذ بذلك نفسه فقط ، بل وأسرته أيضًا .. بل لقد سنَّ سُنَّة تشريعية تجعل العقوبة مضاعفة إذا كان مرتكب الذنب من أسرة أمير المؤمنين ! .. وأعلن ذلك في أهله قائلاً : « .. قد سمعتم مانهيت عنه ، وإني لأعرف أن أحلًا منكم يأتي شيئًا مما نهيت عنه إلا ضاعفت له العذاب ضعفين ! » (٣٨) .

لكن .. كيف يعرف عمر حياة الناش كى يحياها كواحد منهم وهو الحاكم الأعلى الذى يعيش فى العاصمة ؟ بديهى أن بساطة المجتمع وسلوك عمر قد أعاناه على بلوغ ذلك المراد، خصوصًا وأنه قد سنَّ سنَّة التجوال ليلاً ــ العسس ــ واستطلاع أحوال الفقراء وعامة الناس .. وسنَّ سنَّة استطلاع أحوال الآفاق فى مؤتمر الحج الذى يعقده كل عام ..

لكن هذا الخليفة العظيم لم يقف عند هذه الحدود ، فعزم على

<sup>(</sup>٣٧) المصدر السابق، جـ ٣ ق ١ ص ٢٠١.

<sup>(</sup>٣٨) المصدر السابق. جـ ٣ ق ١ ص ٢٠٧.

النزول إلى أقاليم الامبراطورية وولاياتها ، لدراسة واقعها على الطبيعة ومعايشة عامة المسلمين في المواطن والظروف التي فيها يعيشون ، وقرر أن يخصص لمشروعه هذا عامًا كاملاً يعطى فيه لكل إقليم من الأقاليم الستة شهرين .. بل واعتبر هذا العام من أفضل أعوام حياته .. فخير أوقات الحاكم وأكثر الأيام بركة في نظر أمير المؤمنين تلك التي يقضيها في دراسة حال الرعية ومشاركة الناس ظروف هذه الحياة ! .. يقول عمر عن مشروعه هذا : « لئن عشت ، إن شاء الله ، لأسيرن في الرعية حولاً .. عامًا .. فإنى أعلم أن للناس حوائج تقطع دوني ، أما عمّالهم فلا يرفعونها إلى ، وأما هم فلا يصلون إلى ! .. فأسير إلى الشام فأقيم بها شهرين ، ثم أسير إلى الجزيرة ، وأقيم بها شهرين ، ثم أسير إلى البحرين ، فأقيم بها شهرين ، ثم أسير إلى البحرين ، فأقيم بها شهرين ، ثم أسير إلى البحرين ، فأقيم بها شهرين ، ثم أسير إلى البحرين ، فأقيم بها شهرين ، ثم أسير إلى البحرين ، فأقيم بها شهرين ، ثم أسير إلى البحرين ، فأقيم بها شهرين ، ثم أسير إلى البحرين ، فأقيم بها شهرين ، ثم أسير إلى البحرين ، فأقيم بها شهرين ، ثم أسير إلى البحرين ، فأقيم بها شهرين ، ثم أسير إلى البحرين ، فأقيم بها شهرين ، ثم أسير إلى البحرين ، فأقيم بها شهرين ، ثم أسير إلى البحرين ، فأقيم بها شهرين ، ثم أسير إلى البحرين ، فأقيم بها شهرين ، ثم أسير إلى البحرين ، فأقيم بها شهرين ، ثم أسير إلى البحرين ، فأقيم بها شهرين ، ثم أسير إلى البحرين ، فأقيم بها شهرين ، ثم أسير إلى البحرين ، فأقيم بها شهرين ، ثم أسير إلى البحرين ، فأقيم بها شهرين ، ثم أسير إلى البحرين ، فأقيم بها شهرين ، ثم أسير إلى البحرين ، فأقيم بها شهرين ، ثم أسير إلى البحرين ، فأقيم بها شهرين ، ثم أسير إلى البحرين ، فأقيم بها شهرين ، ثم أسير إلى البحرين ، فأقيم بها شهرين ، ثم أسير إلى البحرين ، فأقيم بها شهرين ، ثم أسير إلى البحرين ، فأقيم بها شهرين ، ثم أسير إلى البحرين ، فأقيم بها شهرين ، ثم أسير إلى البحرين ، فأقيم بها شهرين ، ثم أسير إلى البحرين ، فألي البحرين ، فألي

هكلًا فكَّر.. وشرَّع.. ونفَّذ \_في ميدان العدل\_ عمر ابن الخطاب..

فالعدل قيمة اجتماعية ، لابد أن تتعدَّى حدود النظر والفكركي توضع في المهارسة والتطبيق .

والعدل ، بالنسبة للناس ، يعنى حدًّا أدنى لابد وأن يتحقـق

<sup>(</sup>٣٩) تاريخ الطبري . جـ ٤ ص ٢٠١ ، ٢٠٢ .

متمثلاً في الإنصاف القانوني والمالي ..

وفى هذا الإنصاف وفى تلك المساواة لابد وأن يتساوى الحاكم بالمحكوم .

وأمر هذه المساواة ليس بالصعب ولا هو بالمستحيل ، فقط يجب أن تصبح عقيدة الحاكم في العدل ، ويصدق عزمه في التطبيق ويعايش الحكومين ، لأنه لن يعنيه شأنهم إذا لم يمسه ما يمسهم .. كما قال عمر بن الخطاب ..

إن عمر لم يصعّب طريق العدل على الحكام ، كما قال كثيرون .. ولكنه صعب ويصعب على الكثيرين الصدق في الحديث عن الاسلام وباسمه ، طالما لم ينهجوا ، في العدل ، نهج هذا الحليفة العظيم ، الذي كان عدله الصورة الأمينة لما دعا إليه الاسلام في هذا الميدان ! ....

學 雅 雅

المال للأمسة

وهذا العدل الذي يشترط عمر بن الخطاب لتحقيق حده الأدنى يقوم الأنصاف للناس جميعًا في قسمة الثروة وتوزيع الأموال لا ينبع عند هذا الخليفة العظيم من دوافع الإحسان أو التفضل أو الشفقة على جمهور الأمة وفقرائها ، ولكنه مؤسس على عقيدة اجتماعية الشفقة على جمهور الأمة وفقرائها ، ولكنه مؤسس على عقيدة اجتماعية هو مال الناس جميعًا ، فجمهور الأمة تتمثل فيهم ذاتية الإنسان وشخصيته العامة والجمعية ، ذلك الإنسان الذي هو خليفة الله في أرضه ومن ثم فإن ملكية الله سسبحانه للمال وجقه فيه إنما تعنيان ، في الواقع والتطبيق ، أن يكون هذا المال ملكًا لمجموع الأمة وحقًا من الواقع والتطبيق ، أن يكون هذا المال ملكًا لمجموع الأمة وحقًا من مقرر هذه الأمة وغتار من تلك المعايير العادلة أو الأقرب إلى العدل ، حسب ما تقرر هذه الأمة وغتار من تلك المعايير .. فالحاكم الذي يعدل في رأى عمر لا يتفضل على الناس ، وإنما يقوم بواجبه ، كحامل للامانة ، في رد الحق إلى أصحابه الأصليين ..

وهذه العقيدة «الاجتماعية ـ الاقتصادية » يعبّر عنها عمر عندما يقسم بالله ـ ثلاثًا ـ فيقول : «والذي نفسي بيده ما من أحد إلا له في

هذا المال حق ، أعطيه أو منعه ، وما أحد أحق به من أحد .. وما أنا فيهم إلا كأحدهم .. فالرجل وبلاؤه .. والرجل وقدمه .. والرجل وغناؤه .. والرجل وحاجته .. هو مالهم يأخذونه .. إنه فيؤهم الذي أفاء الله عليهم ، ليس هو لعمر ولا لآل عمر ! ... \* (١٠) .

ولقد وضع عمر هذه العقيدة «الاجتاعية ــ الاقتصادية » فى التطبيق ، وامتلأت صفحات تاريخه بالنماذج والوقائع التي تؤكد التزامه التام والخلاق بهذا الفكر المالى الذى عبَّر عنه فى تلك الكلمات ..

• فهو يقرر أن يكون لكل مواطن في الدولة حدّ أدنى للمعيشة .. ويستشير المسلمين في مقدار هذا الحد الأدنى .. ويجرى التجارب المعاشية ليعسل إلى تعديد هذا المقدار .. ويروى «الحارثة بن مضرب » أن عسر طلب احفسار مقدار من الطعام \_ (جريب) \_ ((1)) فعجن وخبز ثم عسل «ثريلًا» ثم دعا ثلاثين رجلاً لأكله في الغلاء ، ثم أمر بتكرار ذلك في رجبة العشاء ، فوجد هذا المقدار كافيًا لهذا العدد ومن ثم تقرر لكل مواطن «جريبان» في الشهر حدًا أدنى للطعام! . . (١٢٠) .

<sup>(</sup>٤٠) طبقات ابن سعد جـ٣ ق ١ ص ٢١٥ ، ٢١٦ ، ٢١٩ .

<sup>(</sup> ٤١) والجريب مكيال قديم مقداره أربعة أقفزة ، والقفيز مكيال مقداره ثمانية مكر كيك مقداره أيضًا على مساحة الأرض التي تبذر جعب هذا المكيال ، وهو يوازى ٦٤ كيلو جرامًا .

<sup>(</sup> ٤٢ ) طبقات ابن سعد . جر٣ ق ١ ص ٢١٩ ، ٢٢٠ .

وحتى الأطفال الرضّع كان لهم نصيب في بيت مال المسلمين على عهد عمر، أى نصيب في مال الأمة.. وفي البداية كان استحقاقهم له يبدأ مع بداية «الفطام».. ثم أدرك عمر من تجواله بين أحياء المدينة ، ومراقبته مواطن مبيت الرحّل والمسافرين أن الأمهات المرضعات يتعجلن وقت فطام الأطفال استعجالا لنصيبهم في العطساء ففزع لما يسببه ذلك من بكاء الأطفال وضعف لبنيتهم قد تودى بحياتهم ، فخطب في الناس ، يلوم نفسه ، وينتقد تشريعه ، ويعلن عن أن استحقاق الطفل في المال يبدأ مع لحظة الميلاد.. قال : «يا بؤسا لعمر! كم قتل من أولاد المسلمين؟! .. الا لا تعجلوا صبيانكم عن الفطام ، فإنا نفرض لكل مولود في الاسلام ! .. » وأمر المنادى فنادى بذلك في العاصمة ، وكتب به كتابًا إلى المنادى فنادى بذلك في العاصمة ، وكتب به كتابًا إلى الآفاق!.. (٢٠).

وكان عظاء الطفولة هذا الذى قرره عمر ، وكفالة الدولة لهم يزداد مقداره مع تزايد عمرهم فى السنين .. فللطفل عند الميلاد مائة درهم و فإذا ترعرع بلغ به مائتى درهم ، فإذا بلغ زاده .. ! .. » .

ولم يكن حق الطفولة وقفًا على من له أب أو أبوان ، بل كان أيضًا حقًا قرره عمر للأطفال اللقطاء ! . . للقيط ماثة درهم ثم يزداد عطاؤه الذى تعطيه الدولة لمن يتولى تربيته . . « وكان يوصى بهم خيرًا ، ويجعل

<sup>(27)</sup> المصدر السابق. جـ٣ ق ١ ص ٢١٧.

رضاعهم ونفقتهم من بيت المال ! .. ، .

هكذا قرر عمر وطبق المبدأ الذى جعل المال للأمة ، لكل مواطن \_ مسلماً كان أو غير مسلم \_ فيه حق ونصيب ، يبدأ بالحد الأدنى للمعاش ، ثم يتدرج صعوداً وفقاً لبلاء الإنسان وعمله وحاجته ودوره في بناء المجتمع الجديد .. وعمر ، في تطبيقه هذه العقيدة «الاجتماعية .. الاقتصادية » ، أمر بتدوين أسماء القبائل ، وأسماء كل الأفراد في هذه القبائل ، فجعل لكل قبيلة « ديواناً » .. أي انه لم يدون فقط ديوان الجيش والجند ، كما هو الشهير في كتب التساريخ وإنما دون دواوين للأمة جمعاء ، كباراً وصعاراً ، رجالاً ونساء .. ! .. ونحن نقرأ مثلاً : أنه أمر « فكتب له عيال أهل العوالى ، فكان يجرى عليهم القوت .. » وأنه «كان يحمل ديوان قبيلة خزاعة حتى ينزل « قديلاً » ، فتأتيه القبيلة « بقليد » ، فلا يغيب عنه امرأة ، بكر ولا ثيب ، فيعطيين في أيديهن .. ثم يروح فينزل « عسفان » فيفعل مثل ذلك أيضًا ! » .. (١٤)

وكان عمر يعطى الناس عطاءهم ويقدّر لهم نصيبهم من مال الأمة ، حتى ولو زاد هذا العطاء عن اجتياجاتهم الضرورية ف النفقات . ولما تحدث إليه «خالد بن عرفطة » عن أن العطاء يشمل الأطفال ، وهم لا يأكلون ، وإن ذلك يؤدى إلى توفير أموال قد

<sup>( 12 )</sup> المصدر السابق . جـ ٣ ق ١ ص ٢١٤ .

لا تنفق فتتعطل ، وقد تنفق فيها لا ينبغي أن تنفق فيه .. سلّم له عمر بحدوث مثل هذه النتيجة ، ولكنه أصر على بقاء هذا النظام واستمرار تطبيق هذه الفلسفة المالية .. فقط اقترح لمعالجة هذه الثمرة السلبية الجانبية أن يحث الولاة والعال الناس على توجيه الفوائض المالية لأغراض الانتاج وميادينه ، بدلاً من الاغراق فقط في الاستهلاك ! .. فالزمن لن يضمن لهم \_ بعد عمر \_ عدلاً يفيض عليهم به المال وليس سوى الانتاج والعمل في تنمية المال سبيلاً للأمن عندما تتغير الظروف وتتبدل الفلسفات ! .. قال عمر لخالد بن عرفطة ، عن المال والعطاء: «إنما هو حقهم أعطوه ، وأنا أسعد بإدائه إليهم منهم بأخذه ! .. فلا تحمدني عليه ، فإنه لو كان من مال الخطاب ما أعطيتموه ! .. ولكني قد علمت أن فيه فضلاً ــ ( زيادة عن حاجات النفقات ) \_ ولا ينبغي أن أحبسه عنهم ، فلو أنه إذا خرج عطاء أحد هؤلاء الأعراب ابتاع منه غنمًا فجعلها بسوادهم ، ثم إذا خرج العطاء الثانية ابتاع الرأس فجعلها فيها ٢٢ .. فإنى أخاف عليكم أن يليكم بعدى ولاة لا يعد العطاء في زمانهم مالاً ! . . فإن بقي أحد منهم أو أحد من ولده كان لهم شيء قد اعتقدوه ــ ( ادخروه ) ــ فيتكثون عليه .. تلك نصيحتي لك يا خالد بن عرفطة ، وهي نصيحتي لمن هو بأقصى ثغر من ثغور المسلمين ، وذلك لما طوقني الله من أمرهم .. ولقد قال رسول الله \_ صلى الله عليه وسلّم \_ من مات غاشًا لرعيته لم يرح رائحة الجنة ! .. » (١٥٠ .

## \* \* \*

ولقد كان «للعمل» فى فلسفة عمر الاجتماعية مكان بارز ووزن كبير.. فالعروبة لن يغنى الانتساب لها والافتخار بمجدها عن الإنسان، إن لم يعمل، شيئًا .. بل إن الانتساب إلى الرسول عليه الصلاة والسلام لن يغنى عن غير العاملين شيئًا .. ويقسم عمر فيقول: « والله، لن جاءت الأعاجم بالأعال وجئنا بغير عمل فهم أولى بمحمد منا يوم القيامة! .. فلا ينظر رجل إلى القرابة .. فإن من قصر به عمله لا يسرع به نسبه! .. » (١٦).

وانطلاقًا من هذا التقدير لقيمة العمل ودوره في التنمية وفي إعطاء الأشياء قيمتها أعاد عمر النظر في أوضاع كثيرة أدت إلى أن يجوز نفر من المسلمين مصادر للثروة ثم يعجزون عن تنميتها وتطوير إنتاجيتها ، فلا هم ينهضون باستثارها ، ولا هم يدعونها للآخرين ، وإنما ويحجزونها ويعتجزونها .. فهم بدعوى تملكهم لها وإقطاع الرسول إياهم هذه المصادر \_ وبخاصة الأرض \_ زعموا لأنفسهم الحق والحرية في إبقائها في حوزتهم وإحتجارهم .. أعاد عمر النظر في هذه الأوضاع حتى ماكان منها إقطاعًا أقطعه الرسول \_ عليه الصلاة والسلام \_ وحتى

<sup>( 10 )</sup> المصدر السابق. جـ ٣ ق ١ ص ٢١٥ .

<sup>(</sup>٤٦) المصدر السابق. جـ٣ ق.١ ص٢١٣.

ماكان منها لصحابة أجلاء «كبلال بن الحارث» ! .. فيروى مؤرخو الأموال والحراج في تراثنا أن الرسول ـ عليه الصلاة والسلام ـ قد أقطع بلالا أرضا طويلة عريضة هي أرض العقيق .. ولم يستطع بلال أن يستثمرها ، فطلب إليه عمر أن يكتني منها بما يطيقه عمله ، ويترك ما بق للمسلمين .. فحدث بينهما خلاف جسده هذا الحوار الذي بدأه عمر بقوله :

- ــ أجل ! .
- فانظر ما قويت عليه فأمسكه ، وما لم تقدر عليه فادفعه إلينا نقسمه بين المسلمين.
  - لا .. ا لا أفعل ! .. هذا شيء أقطعنيه رسول الله ! ..
- إن رسول الله لم يقطعك لتحتجزه عن الناس ، وإنما أقطعك لتعمل ، فخذ منها ما قدرت على عارته ورد الباق 1 .
  - ... لا أفعل ١.
  - ـــ والله لتفعلن ! | ..
- ثم أخذ عمر من بلال ما عجز عن عارته فقسمه بين المسلمين .. ثم

خطب فى المسلمين فأعلن أن من حاز أرضًا ليعترها ، فأهمل أو عجر وجب أن يتركها لمن يقدر على إحيائها ، لأن الأرض لمن يعمرها ويفلحها ويحييها « فمن أحيا أرضًا ميتة فهى له . . ومن عطّل أرضًا ثلاث سنين لم يعمرها فجاء غيره فعمرها فهى له ! » . . (٢٧)

فالأرض لمن يعمرها ويحييها ، لأن العمل هو الذي يعطى الأشياء قيمتها ، ويضيف للمجتمع والناس جديدًا وليست الحيازة والاحتجاز المناس المعجمية والاحتجار المناسبة والمناسبة والمناسبة والمناسبة والمناسبة والمناسبة ويعلنه والمناسبة والم

## 释 僚 療

وفى نظام عمر الاقتصادى برز نصيب الدولة \_(الأمة) \_ فى المثروة ، أى برز حجم المال العام ، لاتساع مجالات الإنفاق على المصالح العامة ، تلك المجالات التي زاد العدل الاجتاعى من حجمها ، وأضاف اتساع الدولة وازدياد مهامها هذه المجالات اتساعًا ..

فكانت ملكية الرقبة في الأرض المفتوحة \_ وهي أودية الأنهار
 بمصر والشام والعراق ، التي أصبحت الثروة الأساسية في المجتمع \_
 كانت هذه الملكية للأمة ..

<sup>(</sup>٤٧) يعيى بنآدم (الحراج) ص٩٣، ٩١. طبعة القاهرة سنة ١٣٧٤ هـ و: أبو عبيد القاسم بن سلام (الأموال) ٤٠٨، ٤٠٩ طبعة القاهرة سنة ١٩٦٨ م.

- وكانت «الصواف» أى الأموال والأرض المصادرة من الأعداء وأجهزة الدولة والحرب فى البلاد المفتوحة ملكية خالصة للأمة ..
- وكانت هناك من قبل: الملكية العامة لما كان بمثابة المصادر الأساسية للثروة في الدولة ، على عهد بساطتها وفقرها قبل عمسر وهي: الماء والنار والكلاً. التي حددها حديث الرسول عليه ـ الصلاة والسلام ـ الذي قال فيه: «ثلاث لا ملكية فيها: الماء والنار والكلاً.. ».. وفي رواية أخرى: «المسلمون شركاء في ثلاث: الماء والكلاً والنار » (١٠).

وكانت هناك مراع للدولة خصصت ، على عهد عمر ، للخيل والأبل المخصصة للقتال ، أو لشئون الدولة ، أو لمساعدة الفقراء على أداء فريضة الحج . ومن هذه المراعى : النقيع ، والربدة والشرف ..

ولكن عمر أصدر أوامره للمشرفين على مراعى الدولة هذه بأن يبيحوها للفقراء ، كي ترعى فيها أغنامهم وإبلهم ، ريمنعوها عن الأغنياء ، حتى ولوكان هؤلاء الأغنياء من كبار الصحابة الذين سبقوا إلى الإسلام وهاجروا مع الرسول ، مثل عثان بن عفان وعبد الرحمن

<sup>(</sup> ٤٨ ) هذا الحديث رواه ابن ماجة في سننه ، ورواه الدارمي في ستنه ، ورواه أحمد ابن حنبل في مسنده .

ابن عوف ! .. إنه مال عام فهو للدولة .. ولكنه أيضًا للفقراء ، دون الأغنياء ! .. ويروى « زيد بن أسلم ، عن أبيه » ، فيقول :

« سمعت عمر ، وهو يقول « لهنى » — حين استعمله على حمى الربادة — : يا هنى ، أضمم جناحك عن الناس ، واتق دعوة المظلوم فإنها مجابة ، وادخل رب — (صاحب) — الصريمة — (تصغير صرمة ، بكسر الصاد وسكون الراء) وهى القطيع الصغير من الأبل — والمغنيمة — (تصغير : غنمة .. وهى القطيع الصغير من الغنم ) — .. ولياى — (دعنى ) — ونَعم — (بفتح النون والعين : ماشية ) — ابن عفان وابن عوف فإنها إن هلكت ماشيتها رجعا إلى نخل وزرع ، وإن هذا المسكين إن هلكت ماشيته جاء يصرخ : يا أمير المؤمنين ! .. هذا المسكين إن هلكت ماشيته جاء يصرخ : يا أمير المؤمنين ! .. فالكلا أهون على لا أم غرم اللهب والورق — (الفضة ) — لا إنها لأرضهم ، قاتلوا عليها فى الجاهلية ، وأسلموا عليها فى الاسلام .. والمال مال الله ، والبلاد بلاد الله ! .. (٢٩) ..

فالمال مال الله ، والبلاد بلاد الله ، والدولة تختص بما تختص به للمصالح العامة ومن هذه المصالح رعاية شئون غير القادرين ، أما القادرون فلا حق لهم في هذا المال العام لأن لديهم ما يكفيهم ، فلا عدل في مشاركتهم الفقراء فيما يسدون به الحاجات ويلبون به الاحتياجات ا

<sup>(</sup> ٤٩ ) ( الأموال ) . ص ٤١٨ ، ١٩٩ .

تلك كانت نقطة الارتكاز والانطلاق في فلسفة العدل والفكر الاجتاعي عند عمر بن الخطاب .

وعلى حين كان موقف عمر وعدله منحازين الانحياز كله لمجموع الأمة ، وبالذات لفقرائها ومحتاجيها ، كان عدله هذا بالمرصاد لذلك النفر من أشراف قريش وقدامي أثريائها وقادتها وملئها الذين وقفوا من الإسلام موقف المناهضة والعداء دفاعًا عن المظالم الاجتاعية التي كانوا منها يستفيدون ولآلامها يستثمرون ..

وبعد فتح مكة ، في السنة الثامنة من الهجرة ، أسلم كل هـؤلاء وسُمُّوا بمسلمة الفتح ، وكان العطاء والمال وتأليف القلوب بها من وسائل اجتذاب العديد منهم إلى النظام الجديد .. وظل الكثير من المسلمين على حذر من الكثير من هؤلاء .. وفي عهد عمر ، وبعد الفتوحات وماجلبت للدولة من ثروة وثراء ظهرت تطلعات الكثيرين من هؤلاء الأشراف والسادة ، ورأوا الفرصة سانحة لحيازة الأرض في البلاد المفتوحة ، بل والقفز إلى جهاز الدولة وقيادتها ، كاكان حالهم بمكة قبل الإسلام ! ..

وسجَّل التاريخ أن عمر بن الخطاب كان شديد الوعى بهذه المخاطر الجديدة ، شديد الحذر من هؤلاء القوم ، شديدًا عليهم الشدة كلها كى يجول بينهم وبين تحقيق ما يريدون . . ! .

فهو يحذُّر هذا النفر من سادة قريش عندما رآهم يجتمعون معًا

ويأتمرون من دون المسلمين .. حدَّرهم من إحياء عصبيتهم القديمة وتميزهم الذي قضى عليه ظهور الإسلام ، وقال لهم \_ كما يروى ابن عباس \_ : « بلغني أنكم تتخذون مجالس ، لا يجلس اثنان معًا حتى يقال : من صحابة فلان ؟ من جلساء فلان ؟ حتى تحوميت المجالس ! ... فيضوا مجالسكم بينكم ، وتجالسوا معًا \_ (أى اندمجوا في عامة الناس ) \_ فإنه أدوم لألفتكم ، وأهيب لكم في الناس ! » .. ثم يتوجه عمر إلى الله شاكيًا هذا الملأ من قريش ، الذين كرههم وكرهوه ، فيقول : « اللهم ملُّوني ومللتهم ! وأحسست من نفسي وأحسوا مني ، ولا أدرى بأينا يكون الكون ، وقد أعلم أن لهم قبيلاً وأحسوا منى ، ولا أدرى بأينا يكون الكون ، وقد أعلم أن لهم قبيلاً منهم ، فاقبضني إليك ! ! » . . (١٠٠٠) .

وهذا واحد من أشراف قريش وأثرياتها: عبدالله بن أبي ربيعة ابن المغيرة المخزومي يسمى لأن تكون له بالعاصمة مرابط خيل كثيرة ويرى عمر أن في ذلك ما يحدث أزمة في أعلاف الخيل بالمدينة في من ذلك ! . . فلما كلم الناس عمر في ذلك اشترط أن يجلب ابن أبي ربيعة لخيله أعلافها من أملاكه خارج المدينة ، وقال : « لا آذن له إلا أن يجيء بعلفها من غير المدينة » . . فنفذ أمر عمر « وارتبط عبد الله بن أبي ربيعة أفراسًا ، وكان يحمل إليها علفًا من أرض له باليمن (٥١) » . .

<sup>(</sup>٥٠) تاريخ الطبري . جـ ٤ ص ٢١٣ ، ٢١٤ .

<sup>(</sup> ٥١) المصدر السابق. جدة ص ٢١٤.

وهند بنت عتبة تقترض قرضًا من بيت مال المسلمين لتتاجر فيه ، ولكن أبا سفيان ينصحها بأن تتلكأ فى رد هذا القرض لبيت المال! . . ويعلم بذلك عمر بن الخطاب ، فلا يتردد فى حبس أبى سفيان ، وهو من هو فى ملأ قريش ، وهو قائد حربها الطويلة خمد الاسلام! . . ويستمر حبسه حتى ترد هند قرضها إلى بيت مال المسلمين (٥٢) . .

ولقد بلغ موقف عمر بن الخطاب ضد ملأ قريش ذروته عندما حجر عليهم في العاصمة ، ومنعهم من مغادرتها إلا بإذن منه ، ولمدة عددة وأجل معلوم ! .. فقرر عليهم ما نسميه بلغة عصرنا بالتوقيف أو تحديد محل الأقامة ! وذلك حتى يمنعهم من تحقيق مطامحهم المالية ومطامعهم في الثراء بالبلاد الغنية المفتوحة .. ولقد كان بعض هؤلاء السادة يريد أن يتحايل على مغادرة العاصمة باسم الغزو في سبيل الله ، فكان عمر يبتسم له ، ويقول : «حسبك غزوك مع رسول الله ؟! .. ، والطبرى يحدثنا عن هذا الموقف الذي أتخذه عمر من أشراف قريش مؤلاء ، ويضع يدنا على أهميته الاجتماعية ، فيقول : «وكان عمر بن الحطاب قد حجر على أعلام قريش من المهاجرين الخروج في البلدان الخطاب قد حجر على أعلام قريش من المهاجرين الخروج في البلدان إلا بإذن وأجل .. » .. ثم يستطرد فيضع يدنا على الآثار السيئة التي ترتبت على إهمال حظر عمر بعد أن تولى الخلافة عثان بن عفان بن عفان فيقول : «فلما قرلى عثان لم يأخذهم بالذي كان عمر يأخذهم به فيقول : «فلما قرلى عثان لم يأخذهم بالذي كان عمر يأخذهم به

<sup>(</sup>٥٢) المصدر السابق, جدة ص ٢٢١.

فخرجوا إلى البلاد، فلما نزلوها ورأوا الدنيا؟! ، ورآهم الناس... وتقربوا إليهم ، وقالوا : يملكون فيكون لنا فى ملكهم حظوة؟! . فكان ذلك أول وهن على الإسلام وأول فتنة كانت فى العامة !!.. ولذلك كان عثمان أحب إلى قريش من عمر؟! » . (٥٣) .

فعمر.. بوعيه الاجتاعى ، وعدله بين الناس .. رأى المال مال الأمة ، ومال جمهورها وعامتها بالدرجة الأولى .. ورأى الحجر واجبًا ضد أشراف قريش ، حتى ولو كانوا مسلمين ومهاجرين أولين .. فكان فى ذلك صلاح الإسلام والمسلمين . فا إن تبدلت السلطة .. وتغيرت المواقف ، وانطلق الحاصة ، فلكوا وملك بواسطتهم وفى حاهم الأتباع والأذناب ، حدث ... كا يقول الطبرى .. وأول وهن على الإسلام وأول فتنة فى المسلمين ا » .. حدث ذلك عندما غاب عدل عمر وأول فتنة فى المسلمين ا » .. حدث ذلك عندما غاب عدل عمر ابن الخطاب عن ساحة المجتمع والسلطة فى ديار الإسلام ا ..

<sup>(</sup>٥٣ ) ابن أبي الحديد : شرح نهج البلاغة : جـ ١١ ص ١٢ ، ١٣ طبعة الحلبي . القاهرة .

وماذا للحاكم في المال العام؟ المال مال الله ، والبلاد بلاد الله ، وحق الله هو حق المجتمع ، أى مجموع الأمة وجمهورها العامل ، الذي يحيى الأرض الميتة ويمنحها العمران والزينة . تلك هي الفكرة والحقيقة الجوهرية والمحورية في الفكر والتطبيق الاجتماعي لعمر بن الخطاب ، وللدولة الإسلامية التي قادها هذا الخليفة العظم ..

وإذا كان الأمر هكذا .. فما هو مكان الحاكم الأعلى للدولة اوبتعبير عصرنا : الحكومة ــ من مال الدولة العام ٢٢ .. وما هو حقه ونصيبه ، كحاكم ، فى هذا المال ٢٢ .

إن موقف عمر من هذه القضية ، هو الآخر ، صفحة من صفحات عدله الاجتاعى التي مازالت تتألق بالضوء المشع والساطع فى تراثنا وتاريخنا منذ عصره وحتى هذا العصر الذى نعيش فيه . .

لقدكان عمر كماكان أبو بكر الصديق ... تاجرًا من تجار القرشيين بمكة ، قبل إسلامه وبعده ، ومن تجار المهاجرين الأولين بالمدينة بعد أن هاجر إليها .. وظل كذلك حتى تولى الخلافة والسلطة العليا كأمير

للمؤمنين، فشغلته مهام الدولة عن تحصيل رزقه ورزق أهله من التجارة، فتوقف عن مزاولة مهام تجارته، ومع ذلك ظل لا يتناول من مال الدولة شيئًا، حتى أصابه جهد وحلّت به الشدة.. وبعبارة «سهل بن حنيف» في روايته عن أبيه: «مكث عمر زمانًا لا يأكل من المال شيئًا حتى دخلت عليه في ذلك خصاصة ! .. ».

ولم يكن نظام دولة الخلافة يعرف «الرواتب والمحصصات» لقاء تولى المناصب ، وإنماكان يعرف الرواتب والمحصصات ... (العطاء) ... لقاء الحاجة والاحتياج ، فالمحتاج بأخذ ، بقدر حاجته ودوره ، عطاءه بصرف النظر عن موقعه في النظام ، حاكمًا كان أو محكومًا .. والمستغنى لا يأخذ من المال العام شيئًا ، حاكمًا كان هذا المستغنى أو محكومًا! .. اللهم إلا ما له من «عطاء».

فلم احتاج عمر لما يتعيش به هو وأهله دعا إلى مؤتمر حضره كبار الصحابة ، وفي مقدمتهم الهيئة الشورية التي حملت مسئولية الحكم في الدولة بعد وفاة الرسول عليه الصلاة والسلام مديئة (المهاجرين الأولين) . وحدّثهم أن أمر الخلافة قد شغله عن تحصيل أسباب معاشه ، ثم سألهم عن القدر الذي يحق له أن يتناوله من مال الأمة العام .. وبعبارته : « لقد شغلت نفسي في هذا الأمر .. فما يصلح لى منه ٢ م .. فتعددت الآراء .. ففريق عبر عنهم عبان بن عفان كان رأيه أن يتوسع الخليفة ما شاء له التوسع في الانفاق على نفسه وأهله ، بل

وغير أهله ، من المال العام . . فله أن يأكل هو ، وأن يُطعم من يشاء . . قال عثمان لعمر: «كل وأطعم ا ...». ومع عثمان في هذا الرأى كان سعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل ، قريب عمر ، وأحد (المهاجرين الأولين) . . ولكن عمر نفر من هذا النهج ورفض هذا الرأى ، وطلب رأى على بن أبي طالب ، الذي أشار بأن للخليفة من مال الأمة العام ما يسد حاجاته وحاجات أهله فقط ، لأن ذلك إنما يعل له جعكم الحاجة ، كواحد من المسلمين ، لا بعكم امتياز يرتبه له كونه حاكماً للمسلمين ! . . فلما سأل عمر عليًّا : « ما تقول أنت في ذلك ؟ » أوجز على الجواب فقال: «غداءٌ وعشاء ١١».. فاستراح عمر، واستقر الرأى على هذه الفلسفة وعلى ذلك التحديد (٥١) ... فتقرر أن يكون لعمر من مال الأمة ما يسد حاجاته وحاجات أهله ، في حدود وسط كمواطن قرشي من أوساط الناس: «قوته وقوت عياله ، لا وكس ولا شطط ... ( مع التوسط ، لا بُغس ولا زيادة ) ... وكسوتهم وكسوته للشتاء والصيف \_ (حلة للصيف وأخرى للشتاء ) \_ ودابتان لجهاده وحوائجه وحجته وعمرته ۽ وبعد ذلك له عطاؤه ، كواحد من أقرانه في الإسلام، عندما يقسّم ماأفاء الله على المسلمين «والقسم بالسوية ! » <sup>(هء)</sup> ـ

128

<sup>(</sup> ٥٤ ) طبقات ابن سعد , جـ ٣ ق ١ ص ٢٢١ .

<sup>(</sup>٥٥) تاريخ الطبري جـ٣ ص ٦١٦.

ولقد أكد عمر هذه الفلسفة وهذا النهج وهذا التحديد في الكثير من المواقف والعديد من المناسبات .. وعندما اشتبه على البعض تحديد الفواصل بين ما للحاكم وما للأمة في المال العام ، وظنوا أن ما للدولة هو لأمير المؤمنين ، استنكر عمر ذلك ، وأوضح لهم الأمر قائلاً : «أنا أخبركم بما استحل من مال الله .. يحل لى : حلتان ، حلة في الشتاء وحلة في القيظ ، وما أحج وأعتمر عليه من الظهر \_ (الدواب) وقوق وقوت أهلي كقوت رجل من قريش ، ليس بأغناهم ولا بأفقرهم ، ثم أنا بعد رجل من قريش ، ليس بأغناهم ولا بأفقرهم ، ثم أنا بعد رجل من المسلمين يصيبني ما أصابهم ! » . . (١٥٠) .

استراح عمر لهذا النهج ، والتزم هذا التحديد ، وأخذ نفسه بهذا المنطق الصعب .. فكان ينفق درهمين في اليوم ، هو وعياله ! .. ويلهب من المدينة إلى مكة حاجًا فلا يتخذ لنفسه بناء ولا فسطاطًا \_ (خيمة ) \_ يتق بهما الشمس ، وإنما ينشر كساء على شجرة فيستظل تعته ! .. ويستكثر على غلامه أن تبلغ نفقات رحلتهم للحج خمسة عشر دينارا .. ! ويمرض فيوصف له العسل علاجًا ، فلا يتناوله من يبت المال إلا بعد أن يصعد المنبر خطيبًا ، فيعرض أمره على المسلمين ويأخذ منهم الإذن في قربة صغيرة من العسل ، قائلاً : «إن أذنتم لى فيها أخذتها ، وإلا فإنها على حرام ! .. » (٧٠) .

<sup>(</sup>٥٦) طبقات ابن سعد. جـ٣ ق ١ ص ١٩٧.

<sup>(</sup>٧٥) المصدر السابق. جـ ٣ ق ١ س ٢٢٢، ٢٠٠٠.

ويزيد من روعة موقف عمر هذا ويعلى من قدر نهجه هذا فى العدل الاجتاعى ووضع الضوابط التى تضبط ما للحاكم فى مال الدولة ، أن هذا النهج وذلك السلوك قد قام واستمر وبرزت معالمه ورسخ فى أرض التجربة السياسية لدولة الحلافة الراشدة وسط معارضات كثيرة من أناس كثيرين.. فلقد كانت هناك تطلعات قوية تريد أن يصبح أمير المؤمنين قدوة فى العيش الهنى والإنفاق السخى والحياة الباذخة ، كى يُعل للآخرين هذا النمط من أنماط الحياة دون لوم أو عتاب ، خصوصًا وأن الخيرات قد زادت ، والأموال قد وفرت ، والفتوحات قد غمرت العاصمة بكنوز ماكان ليحلم بها العرب الأولون!..

كان تيار التطلعات قويًا ، وحملة هذه الرغبات كثيرون وكان رفض عمر شديدًا ، وصموده عنيدًا ..! ..

• فهذا تحرك جماعي يمثله وفد من جماعة المسلمين يسعى إلى منزل عمر يطلبون منه أن ينفق بسخاء ، ويوسع على الآخرين في الإنفاق لأن المال كثير. ولكنهم يهابون الحديث إلى عمر فيها جماءوا من أجله فيتحدثون إلى ابنته حفصة فيقولون : «أبي عمر إلا الشدة على نفسه وحصرًا ، وقد بسط الله في الرزق ، فليبسط في هذا الفيء فيا شاء الله ، وهو في حل من جهاعة المسلمين ! ».

فهم يطلبون له تغيير نهجه ، ويحملون له موافقة جهاعتهم على هذا التغيير ا ..

ولقد مالت حفصة إلى رأيهم .. أى أن هذه التطلعات قد وجدت لنفسها موقعًا فى بيت عمر ، وعند من ؟ عند حفصة ، إحدى زوجات الرسول ــ عليه الصلاة والسلام ــ ا .. ولكن عمر يصد هذا التيار فى قوة إنسانية محلقة .. فى قوة القديسين ، بل نقول : فى قوة أمير المؤمنين ؟! .. ويعتب على حفصة ، بل يعنفها ، فيقول : « يا حفصة بنت عمر ا نصحت قومك وغششت أباك ! .. إنما حق أهلى فى نفسى ومالى ، أما فى دينى وأمانتى فلا ؟! (٨٥) ... أبلغيهم عنى : إن رسول الله قدر فوضع الفضول ــ ( زيادات الأموال وفوائضها ) ــ فى مواضعها ، وتبلغ بالتزجية ــ ( استعان بما يكفيه ) ــ وإنى قدرت .. فوائلة لاضعن الفضول فى مواضعها ، وأبلغن بالتزجية !! .. » (١٩٥) ... أولاء .. » (١٩٥) ...

وهذا عم الرسول عليه الصلاة والسلام العباس بن عبد المطلب رضى الله عنه يتحدث إلى عمر طالبًا منه العدول عن عيشه الخشن ، وإقامة الولائم الطيبة والمآكل اللينة ، ودعوة الصحابة إليها ، يأكلون ويتحدثون ! . فيرفض عمر ، ويحدّث العباس عن أن الرسول وأبا بكر قد « عملا عملاً وسلكا طريقاً . وإنى إن عملت بغير عملها سُلِك بي طريق غير طريقها »! (١٠٠) .

<sup>(</sup>٨٥) المصدر السابق. جد ٣ ق ١ ص ١٩٩.

<sup>(</sup>۹۹) تاریخ الطبری. جـ ۳ ص ۲۱۷.

<sup>(</sup> ٦٠ ) طبقات ابن سعد . جـ ٣ ق ١ ص ٢٠٧ .

- وهذا عبد الله بن عمر بن الخطاب يحاول اختراق حصن التقشف عند أبيه ، فيحدثه عن أن هذا التقشف قد أصاب ابنته بالهزال ! .. ولكن عمر يحسم الأمر ، وينهى إليه أن تلك مسئوليته هو ، وليست مسئولية بيت مال المسلمين ! (٦١١) .
- وابن آخر من أبناء عمر ، هو عاصم .. استشعر عمر منه الركون إلى عطاء أبيه ونفقاته التى ينفقها من مال المسلمين فنهاه عمر عن ذلك الركون ، وقال له : يكفيك انى قد أنفقت عليك شهرًا .. فاذهب واستعن بمال لى ، بعه وشارك أحدًا من تجار قومك فى تجارته ، واكسب ما تنفقه على نفسك وأهلك .. وإياك أن تمد بصرك فتطمع فى شيء من مال المسلمين « فما كان هذا المال يحل لى قبل أن الية \_ ( قبل خلافتى ) \_ إلا بحقه .. وهو الآن أشد حرمة على ، لأنه قد أصبح أمانتي ! ! " (١٢) .
- وهذا واحد من أصهار عمر ، يأتيه طامعًا في عطاء من بيت مال المسلمين ، فيغضب عمر ، وينهره قائلاً : «أردت أن ألق الله ملكًا خائنًا ! ؟(٦٣) ، فهو إذا وضع مال الناس في غير موضعه خرج عن معنى الخلافة ونهج الإسلام وخلق الأمانة ، وأصبح ملكاً جباراً ، بل وملكاً خائناً ! ..

<sup>(</sup>٦١) المصدر السابق, جـ ٣ ق ١ ص ١٩٨.

<sup>(</sup>٦٢) المصدر السابق, جرا ق ١ ص ١٩٨.

<sup>(</sup>٦٣) المصدر السابق, جدا ق ١ ص ٢١٩.

وأكثر من هذا الصمود وأروع ، تلك الحقيقة التي تلفتنا إليها عبارة عمر: « فإن أيسرت قضيت ! » .. فما يتقاضاه أمير المؤمنين ، ليل به حاجته ، من بيت المال إنما هو نفقة علّمها الحاجة ، فإذا ما استغنى فلاحق له فيها ، بل إن عليه القضاء والرد لما أخذ وأنفق إذا تيسر له الغنى

<sup>(</sup>٦٤) المصدر السابق، جـ ٣ ق ١ ص ٢٠١.

<sup>(</sup>۳۵) المصدر السابق, جدا ق ۱ ص ۱۹۷ ، ۱۹۸ ،

<sup>(</sup>٦٦) المصدر السابق. جـ ٣ ق ١ ص ٢٠٧.

والإستغناء حتى بعد الإنفاق 1 .. فهو إذن قرض ودين قضاؤه مرهون بتحقق الوفر والقدرة على السداد والوفاء !!

ويؤكد هذه الحقيقة ، ذات الدلالة الهامة ، ما حدث عندما حضرت الوفاة عمر بن الخطاب فلقد أحصى ما فى ذمته لبيت المال فوجده ستة وثمانين ألف درهم ، وأوصى ابنه عبد الله بوفائه من ماله فإن لم يكف فن مال «عدى » ــ (البطن الذي ينتسب له عمر من بطون قبيلة قريش) ــ فإن لم يكف فن مال قريش! . قال عمر لابنه: «يا عبد لله ، أنظر كم على من الدين ــ فحسبه فوجده ستة وثمانين ألف درهم ــ . إن وقى لها مال آل عمر فأدها عنى من أموالهم ، وإن لم تف أموالهم فاسأل فيها بنى عدى بن كعب ، فإن لم تف من أموالهم فاسأل فيها قريشا ، ولا تعدهم إلى غيرهم اله (٢٧) .

وقبل أن يدفن عمر كان ابنه عبد الله قد أحضر هيئة (المهاجرين الأولين) وعددًا من الأنصار ، وأشهدهم على نفسه بتحمله دين أبيه قبل بيت مال المسلمين . . ولم تمض على دفن عمر « جمعة حتى حمل عبد الله المال إلى الحليفة عيّان بن عفان ، وأحضر الشهود على البراءة بدفع المال ! . . » (٦٨) .

صنع عمر هذا الصنيع .. وأقام تلك الحدود التي فصلت بين

<sup>(</sup>٦٧) المصدر السابق عبر الله عالم ٢٤٤.

<sup>(</sup>٦٨) المصدر السابق. جـ ٣ ق ١ ص ٢٦٠.

ما للأمة وما للحاكم فى المال العام .. وأرسى قواعد تلك الفلسفة الاجتماعية التى جعلت المال للأمة ، والمعيار الذي يحكم إنفاق الحاكم منه هو معيار الحاجة ، وما يتقرر له منه هو بمثابة الدين يجب الوفاء به والرد له عند الغنى والاستغناء ! .

ولقد سنّ هذا الحليفة العظيم هذه السنّة العادلة في مواجهة تيار من التطلعات قوى وعظيم ، فزاد ذلك من عظمته ، حتى لقد غدا عدله الاجتماعي منارة أيجتذب سنا ضوئها عقول الباحثين وقلوب المستضعفين منذ عصره حتى الآن ! ..

\* \* \*

ولم يكن عمر وحده هو جهاز الدولة على عهد خلافته ، فلقد كان هناك «العال » \_ (الولاة) \_ على الأقاليم .. ولقد اجتهد عمر فى أخذهم بهذا المنهج العادل والشديد .. فاستنَّ سُنَّة إحصاء أموالهم المخاصة وقت تعيينهم فى مناصبهم ، ثم إحصائها وتقديرها حينًا بعد حين ، وعندما وجدها قد تضاعفت ، لدى بعضهم ، شاطرهم هذه الأموال ، أى قاسمهم إياها مناصفة ، أى انه ترك أصل ماكانوا عليكون قبل توليهم ولاياتهم وصادر منهم كل ما زاد عليها وقت توليهم هذه الولايات ! .. وهو صنع ذلك مع صحابة أجلاء .. بل وعزل بسبب ذلك عددًا من هؤلاء الصحابة الأجلاء ، من أمثال سعد

ابن أبي وقاص ، وأبي هريرة ــ عليهم رضوان الله . . (١٩٩)

وكان عمر يشجع المسلمين على مراقبة ثروات الولاة ، فراقبوهم .. وكتب شعراؤهم إلى عمر شعرًا يشكو ويصف نمو ثروات الحكام .. فعندما «رأى عمرو بن الصعق أموال العال (الولاة) - تكثر استنكر ذلك ، وكتب إلى عمر بن الخطاب بأبيات شعر ، فبعث إلى عمّر بن الخطاب بأبيات شعر ، فبعث إلى عمّر بن الخطاب بأبيات شعر ، فبعث إلى عمّر بن الخطاب بأبيات شعر ، فبعث إلى عمّاله ، وفيهم سعد بن أبى وقاص وأبو هريرة ، فشاطرهم أموالهم ! » .

ويروى ابن سيرين قصة مصادرة عمر لنصف ثروة أبى هريرة - وكان واليًا على البحرين - وتعنيفه إياه فيقول : لما قدم أبو هريرة من البحرين دار بينه وبين عمر هذا الحوار ، الذى بدأه عمر بقوله :

ـ يا عدو الله وعدو كتابه ، أسرقت مال الله ؟ ! ..

ــ لست بعدو الله ولا عدوكتابه ، ولكنى عدو من عاداهما ولم أسرق مال الله ! . .

ـ فن أين اجتمعت لك عشرة آلاف درهم ؟ 1 ...

\_ خيلي تناسلت ، وعطالي تلاحق ، وسهامي تلاحقت ! ...

ولكن عمر رفض منطق أبي هريرة ، وصادر المال . وبعبارة ابن سيرين : « فقبضها منه » \_أى العشرة آلاف درهم \_ وحزن

<sup>(</sup> ٩٩ ) المصدر السابق ، جد ٣ ق ١ ص ٢٠٧ ، ٢٢١ .

أبو هريرة ، ولكنه لم يستطع أن يصنع شيئًا . اللهم إلاكما قال : « فلما صليت الصبح استغفرت لأمير المؤمنين ١٢ » . . ولكنه رفض أن يتولى الإمارة فى عهد عمر ولما سأله عمر :

۔ ألا تعمل ٢ ـ (أى ألا تتولى العمل : الولاية ) ٢ ـ . . قال :

ـ لا . . أخشى ثلاثاً ، أن يضرب ظهرى ، ويشتم عرضى ، ويُنتزع
مالى 11 . . (٧٠٠)

أى أنه رفض الولاية ، لمصادرة المال ، ولافتقاد ما نسميه فى عصرنا بالحافز المادى 1 .. ولكن عمر أهمل أمر توليته ، لأنه رفض منطقه من الأساس ! ..

ولقد كان وراء موقف عمر هذا من تنمية الولاة والحكام للرواتهم أثناء توليهم مناصبهم قاعدة إدارية واقتصادية واجتاعية حددها وطبقها، ومنع بها اشتغال هؤلاء الحكام بجمع الثروة وتنميتها طالما كانوا حكامًا يستطيعون تحصيل الميزات والامتيازات .. فمال الأمة العام تتولاه المدولة .. ولكن الفرق كبير والبون شاسع بين ملكية الدولة العامة والملكية الحاصة للولاة والحكام .. وقصة عمر مع الوالى « عتبة بن أبى سفيان « شاهد على هذا الذي نقول ... فلقد تولى عتبة حكم «كنانة » فاشتغل بالتجارة فيها وهو وال عليها ، ثم رجع إلى المدينة بثروته التى حصّلها ، فسأله عمر :

<sup>(</sup>٧٠) (الأموال), ص ٣٨١، ٣٨٢.

- ــ ما هذا يا عتبة ١٤ ...
- ــ ما خرجت به معی ، تاجرت فیه ! ..
- \_ ومالك تخرج المال معك في هذا الوجه ؟! ..

ثم أمر بمصادرته « فصيره في بيت المال » ا

إذن .. فنهج عمر فى العدل لم يكن استثناء ذاتيًا اقتصر عليه ووقف عنده وعند منصبه كأمير للمؤمنين ، وإنما كان نهج دولة وفكر أمة وقانون مجتمع ، بدأ به الأمين الأكبر على أمر الأمة ، فالتزم به هو وأهله وذووه ، ثم اجتهد ليعممه على الذين وضعت بين أياديهم مقاليد الحكم وأمانة السياسة لهذه الأمة ، فى العاصمة كانوا أم فى الأقاليم ..

<sup>(</sup>۷۱) تاریخ الطبری . جه ؛ ص ۲۲۰ .

<sup>(</sup>٧٢) المصدر السابق. جدة ص ٢٢٦.

عام الرمادة

وإنه لمن خطل الرأى وخطأ القول أن يحسب البعض أن عدل عمر ابن الخطاب كان استثناء من المألوف وشذوذاً عن القاعدة ، وضرورة أرتبطت بظروف من الشدة طرأت على حياة المسلمين . .

فنى بعض الأحيان يلمح القارىء إشارات البعض إلى أن شدة عمر في العدل والمساواة كانت ضرورة اقتضتها الضائقة التى مرَّت بالمسلمين على عهده ، وضائقة عام الرمادة بالذات .. وتلك محاولة لإطفاء نور هذه المنارة من منارات العدل الاجتاعى ، حتى تتيح الظلمات السبل للفكر الذى يبرر المظالم والاستغلال ! ..

• فنحن نعرف أن ثروة الدولة الإسلامية لم تكثر كاكثرت على عهد عمر بن الخطاب .. فبعد أن كانت ثروتها آبار مياه قليلة وأعشاب كلا متناثرة فى الصحواء ، وتجارة محدودة ، ضمت أودية الزراعة فى العراق وفارس ومصر والشام ، وأصبحت لها خيرات النيل وبردى ودجلة والفرات .. مع ما ضمت الأمبراطورية من صناعات وحرف وتجارات ، وزخرت به من فنون .. ومع ما صادرت من كنوز سال لها لعاب قوم ، وبكى لرؤيتها ، ولخوف آثارها ، عمر سال لها لعاب قوم ، وبكى لرؤيتها ، ولخوف آثارها ، عمر سال

وإنه لمن خطل الرأى وخطأ القول أن يحسب البعض أن عدل عمر ابن الحطاب كان استثناء من المألوف وشذوذاً عن القاعدة ، وضرورة أرتبطت بظروف من الشدة طرأت على حياة المسلمين . .

فنى بعض الأحيان يلمح القارىء إشارات البعض إلى أن شدة عمر في العدل والمساواة كانت ضرورة اقتضتها الضائقة التي مرَّت بالمسلمين على عهده، وضائقة عام الرمادة بالذات .. وتلك محاولة لإطفاء نور هذه المنارة من منارات العدل الاجتاعي ، حتى تتبح الظلمات السبل للفكر الذي يبرر المظالم والاستغلال ! ..

• فنحن نعرف أن ثروة الدولة الإسلامية لم تكثر كما كثرت على عهد عمر بن الخطاب .. فبعد أن كانت ثروتها آبار مياه فليلة وأعشاب كلاً متناثرة في الصحواء ، وتجارة محدودة ، ضمت أودية الزراعة في العراق وفارس ومصر والشام ، وأصبحت لها خيرات النيل وبردى ودجلة والفرات .. مع ما ضمت الأمبراطورية من صناعات وحرف وتجارات ، وزخرت به من فنون .. ومع ما صادرت من كنوز سال لها لعاب قوم ، وبكى لرؤيتها ، ولخوف آثارها ، عمر سال لها لعاب قوم ، وبكى لرؤيتها ، ولخوف آثارها ، عمر

كل أبنائها .. فالمأثورة الاسلامية الشهيرة تقول : «إذا جاع مسلم فلا مال لأحد ! » .. فنى الظروف العادية لكل إنسان عطاء يكنى حاجياته .. أما فى وقت الضرورة هذا ، وعندما يجوع مسلم واحد فإن المال ، جميع المال ، هو للجميع يسدون الرمق أولاً ، ويحفظون الحياة قبل أى شيء آخر .. ولذلك أرسل عمر بن الخطاب إلى والى العراق سعد بن أبى وقاص .. وإلى والى الشام معاوية بن أبى سفيان .. وإلى والى مصر عمرو بن العاص .. وطلب منهم وضع ما لديهم من ثروة بين يدى جوعى شبه الجزيرة ، فوراً ودون إبطاء .. وليس مثل كلاته لعمرو بن العاص فى التعبير ، فهو يقول له : « بسم الله الرحمن الرحمن الرحيم . من عبد الله عمر ، أمير المؤمنين ، إلى العاصى بن العاص ! . الرحيم سلام عليك ، أما بعد ، أفترانى هالكاً ومن قبلى ، وتعيش أنت ومن قبلك ؟! .. فياغوناه ! . يا غوناه ! ! » .

فلما جاءت قوافل الطعام من الاقاليم خرج عمر وقادة الدولة من العاصمة بها إلى البادية ، يطعمون الجياع ، ويحفظون عليهم حياتهم ، وفق نظام من المساواة الصارمة التي بدأت برأس الدولة عمر .. مساواة في الفقر والشدة حتى يجتاز الجميع المحنة .. وامتلأت كتب النراث والتاريخ بقصص الايثار التي تشمخ بذكرها وتعلو إنسانية الإنسان! فعمر يحرم على نفسه السمن والدهن واللبن ــ وكانت أطعمة مألوفة له كرجل من أوساط قريش ــ ويلتزم الأكل بالزيت حتى اسودً لونه بعد أن كان شديد البياض! .. ويتملكه الحزن حتى يمضي شهور الرمادة

لا يقرب النساء ! .. ويلبس ثوبًا مرقعًا ، به ست عشرة رقعة ! .. ويجزع عندما يرى ولدًا من آل بيته يأكل فاكهة ، وينهره قائلاً : « بنخ بنغ يا بن أمير المؤمنين ، تأكل الفاكهة وأمة محمد هزلى ؟ ! » .. ويقسم الذين عايشوه : والله ، لو لم يرفع الله شدة عام الرمادة لظننا أن عمر يوت همًا بأمر المسلمين ؟ ! ..

٧ - ويقنن عمر اشتراك الناس وتساويهم فى الموجود، قُلُّ ذلك الموجود أوكثر، ويعزم على أن يعيد نظام المؤاخاة الذى أقامه الرسول بالملدينة بعد الهجرة، بين المهاجرين، وبين المهاجرين والأنصار وذلك عندما يعزم على أن يعهد لكل أهل بيت عندهم قوتهم الضرورى أن يشركوا معهم فى قوتهم هذا عددًا مثل عددهم من الذين المقوت لهم .. فيقول : « نطعم ما وجدنا أن نطعم ، فإن أعوزنا جعلنا على أهل كل بيت ، بمن يجد ، عِدَّتهم ، بمن لا يجد ، إلى أن يأتى الله بالحيا - (المطر) - .. وإنى لو لم أجد للناس ما يسعهم إلا أن أدخل على أهل بيت عِدَّتهم ، فيقاسموهم أنصاف بطونهم ، حتى يأتى الله بالحيا ، فعلت ، فإنهم لن يهلكوا على أنصاف بطونهم ، حتى يأتى الله بالحيا ، فعلت ، فإنهم لن يهلكوا على أنصاف بطونهم ، هن الله .. (٧٣) .

<sup>(</sup>۷۳) طبقات ابن سعد . جـ ۳ ق ۱ ص ۲۰۳ ، ۲۲۳ س ۲۲۰ ، ۲۲۹ مرو ۲۳۱ . [یذکر المؤرخون سالطبری وابن سعد والنویری ما یفید أن عمرو ابن العاص کان والیا علی مصر عام الرمادة سنة ۱۸ هـ . . والمعروف الذی یجمع علیه هؤلاء المؤرخون وغیرهم ــ أن فتح مصر قد حدث بعد هذا التاریخ ــ سنة ۲۰ هـ ۱۳ ] .

فعدل عمر ، إذن ، لم يكن استثناء ارتهن بعام المجاعة . وإنماكان قسمة أصيلة استلهمت روح الإسلام ، قرآناً وسنة ، وعالجت ضرورات الواقع ولبت احتياجاته ، واستهدفت كرامة الإنسان الذى استخلفه الله على ما أودع في هذا الكون من ثروات وخيرات . .

فالعدل الاجتماعي ليس ترفًا فكريًا ، ولا هو زينة سياسية ، كما أنه ليس تفضلاً واحسانًا من فريق حاكم وقادر على آخر محكوم ومحتاج . وانما هو ضرورة من ضرورات الحياة تقتضيها تنمية طاقات البشر وزيادة قدراتها على الخلق والتنمية والإبداع ، بنفس القدر الذي تقتضيها تنمية انسانية الإنسان وكرامته ، كأكرم مخلوقات الله في هذا الكون الفسيح ..

ولقد كان عدل عمر الاجتاعي يعالج هذه القضية على هذا النحو، ومن هذا المنطلق. فالمال مال الأمة، وأنصبة الناس فيه عكومة، بعد اجتهاد الحاكم، بعطاء .كل منهم واسهامه وباحتياجاته.. وبقدر الضرورات يكون تقدير الأنصبة في هذا المال الذي هو «ما الله» والذي حكم قال عمر بن الخطاب ...:

« ما من أحدٍ من الناس إلا له في هذا المال حق .. وما أحد أحق به من أحد .. هو مالهم يأخذونه .. وما أنا فيهم إلا كأحدهم .. ولأنا أسعد بأدائه إليهم منهم بأخذه .. فالرجل وبلاؤه .. والرجل وحاجته .. ووالله لوددت أنى خرجت من هذا المال كفافًا ، لا على ولا لى !! .. » .

الشورة على حكم عثان بن عفان فى عهد عمر بن الخطاب ( ٤٠ ق . هـ ٢٣ هـ ٢٥٠ ـ ٦٤٢ م ) اكتملت للدولة العربية الإسلامية فتوحاتها الكبرى، وعند ذلك بدأ طور جديد فى حياة هذه الدولة وذلك المجتمع ، فلقد دخلت فى هذا الاطار شعوب ذات ثروات وحضارات ومواريث ، الأمر الذى استدعى قيام بناء إدارى وسياسى وتشريعى يلبى احتياجات هذا الواقع الجديد ، ويتخذ مادته ويستلهم مواده من مواريث هذه الشعوب وتراث تلك الحضارات ، بعد عرضها على موازين العدل وفلسفة الشورى التى أوصى بها الدين الجديد .

لكن الاختلاف الذي طرأ على طبيعة المجتمع وفى بنيته ، ثراء وحضارة ، وفى النظم الطبقية ذات العراقة والتقاليد .. الخ .. الخ .. الخ .. الذي دخل فى إطار الدولة قد أوجد فجوة بين الواقع المادى الجديد ، الذي دخل فى إطار الدولة بعد الفتح ، وبين الفكر الاجتماعي الثوري والتنظيم الاجتماعي شبه الجماعي الذي أقامه المسلمون الأوائل فى مجتمع شبه الجزيرة البسيط ، والملائم إلى حد كبير..

لقد نشأ، في إطار الدولة، واقع جديد، يثير مشكلات

جديدة ، ويستدعي جديدًا في الحلول والاجتهادات ..

ولم يكن الأمر سهلاً ، ولاكانت الحلول جميعها مُيسرةً أمام السلطة الإسلامية وهي تعالج مشكلات ذلك الواقع الجديد..وفي مقدمة تلك المشكلات جاءت مشكلة النزاء العريض الذي وضعته الفتوحات الكبري بين أيدى المسلمين الفاتعين. فالموقف من أرض العراق والشام ومصركان مشكلة اختلف المسلمون من حولها حتى خسمت بالتحكيم .. وزيادة الثروة جعلت عمر بن الخطاب يعدل عن سُنَّة النبي وأبي بكر في التسوية بين الناس في العطاء فقرر التمييز والمفاضلة متخذا معياره: السبق إلى الإسلام. كما أن هذا الثراء الجديد والعريض قد حرَّك في نفوس أشراف قريش والسادة القدماء لمجتمعها القديم تطلعات وتطلعات . والصورة التي تعبر عن المحاطر التي نشأت بذلك الجنمع نتيجة لذلك الثراء الجديد ، هي صورة عمر بن الخطاب عندما خُملت إليه كنوز أكاسرة الفرس ، ووضّعت في فناء المسجد وانعكست عليها أشعة الشمس فلمعت وحميت! وتشاور المسلمون أيوزعونها بالعد ؟ أم بالمكاييل ؟! .. وكانت المفأجاة عندما نظر عمر لهذه الكنوز و بكي ! .. ولما سئل ذلك السؤال الاستنكاري : كيف تبكى ياأمير المؤمنين في موطن الرضي والشكر؟! أنبأهم أنه يدرك المخاطر التي تحملها هذه الكنوز إلى النفوس!!

ومنذ ذلك التاريخ اجتهد عمر وجاهد كى يحاصر هذه المخاطر

ويطاردها إذا هي أطلت برأسها في المجتمع الجديد ..

• فالأرض الزراعية تقرر أن تكون ملكية رقبتها لبيت المال ، وأن يكون خواجها مصدرًا لمصارف الأمة وجهاز دولتها .. فنع ذلك التشريع حيازة الجند الفاتح لأودية الأنهار في مصر والشام والعراق وأنقذ الفلاحين في هذه الأرض من وضع الرقيق .

وأشراف قريش، أصحاب التطلعات الطموحة للثراء العريض، حجر عليهم عمر مغادرة العاصمة، فكان الواحد منهم لا يغادرها إلا بإذن من الحليفة، ولأجل محدد! وقال فى ذلك عمر قولته الشهيرة: « لآخذن بحلاقيم قريش لأمنعهم من أن يتجاوزوا الحرتين! » .. حتى لقد كان الرجل من هؤلاء الأشراف يطلب إلى عمر أن يغادر المدينة غازيًا فى سبيل الله، فيقول له عمر: حسبك ثواب غزواتك مع الرسول ـ عليه الصلاة والسلام ـ ؟! ..

ومن بين ولايات الدولة الاحدى عشرة فى الأقاليم ، على عهد
 عمر ، لم يكن لقريش إلا ثلاثة ولاة ، ولم يكن لبنى أمية الذين
 تتركز فيهم عصبية قريش سوى وال واحد (٧٤) ..

• وعندما أدرك عمر ، أواخر عهده ، أن التمييز بين الناس فى العطاء قد أحدث \_ رغم عدله وشدته فى الحق ويقظة ضميره كحاكم

<sup>(</sup>۷۶) د. طه حسین (الفتنة الکبری) جدا ص ۷۳. ۷۴. ۱۳۵ طبعة القاهرة سنة ۱۹۷۰م.

تؤرقه شئون العدل بين رعيته ... تفاوتاً في الثراء ، عزم على التغيير وأعلن أنه سيعود من العام المالى المقبل إلى سنة الرسول وأبي بكر في التسوية بين الناس في العطاء ، وقال في ذلك كلاته الشهيرة : « لو عشت من قابل لسويت بين الناس في العطاء » .. بل لقد عزم على جعل هذه التسوية « بأثر رجعي » - كما يقول تعبيرنا المعاصر - فقال : « لو عشت من قابل لأخذت فضول .. ( زيادات ) .. أموال الأغنياء فرددتها على الفقراء » ، وفي رواية أخرى : « والله لأن بقيت إلى الحول لأحلقن آخر الناس بأولهم ، ولأجعلهم رجلاً واحدًا (م) » .. ولكن عمر اغتيل قبل حلول الموعد الذي ضربه لتنفيذ هذا التغيير!

وبموت عمر ، افتقد المجتمع الإسلامى ذلك الحذر وتلك الشدة وهذه الحيطة التى تميز بها ذلك العادل المتفرد .. فاقتحم سادة قريش وأشرافها ، خلف بنى أمية ، الأسوار التى حجزهم عمر وراءها سالكين إلى مطامعهم ثغرات وجدوها فى أسلوب الخليفة الجديد عثمان ..

فلقد استأثرت قربش بمعظم الولايات الاقليمية وأهمها ..
 وتعاقب الولاة منها على الأمصار ، حتى قال الشاعر :

يلينا من قريش كل عام أمير محدث أو مستشار

<sup>(</sup>٧٥) (طبقات ابن سعد) جـ ٣ ق ١ ص ٢١٧ طبعة القاهرة.

## لنما نمار تحرقه فسخشى ولا يخشون نار! (٢٦)

والحجر الذي فرضه عمر على سادة قريش وأشرافها قد زال ، فخرجوا إلى البلاد المفتوحة ذات الثراء فكونوا العصبيات واحتازوا واحتاز الناس باسمهم الثروات ، وأدرك الطبرى ـ على قلة تحليلاته ـ خطورة ذلك التطور وآثاره المدمرة في مجتمع الإسلام ، فكتب يقول في تاريخه : إن عمر بن الخطاب كان «قد حجر على أعلام قريش من المهاجرين الخروج في البلدان الا بإذن وأجل . فلما ولى عثان لم يأخلهم بالذي كان عمر يأخلهم به فخرجوا إلى البلاد ، فلما نزلوها ورأوا الدنيا ، ورآهم الناس ، فانقطع إليهم الناس . وتقربوا إليهم ، وقالوا : يملكون فيكون لنا في ملكهم حظوة ؟ ! فكان ذلك أول وهن على الإسلام ، وأول فتنة كانت في العامة !! ولذلك كان عثمان أحب إلى قريش من عمر ! «(٧٧) .

• وبعد التقشف الذي تميز به عمر ، والتحرج الذي تميز به إزاء مال المسلمين العام \_ والذي أصبح مضرب الأمثال \_ وجدنا الواقع الجديد يفرز أفكارًا جديدة تزيل الحدود والحواجز بين مال الحاكم الحاص وما تحت ولايته من مال عام .. فعاوية بن أبي سفيان ، والى

<sup>(</sup> ٧٦) ابن أبى الحديد (شرح نهج البلاغة ) جـ ٢ ص ١٢٩ ، جـ ١٧ ص ٢٤٢ : طبعة القاهرة سنة ١٩٥٩ م .

<sup>(</sup>٧٧) المصدر السابق جد ١١ ص ١٢، ١٣.

الشام ، يعترض على قول أبي ذر العفارى: إن المال مال الناس ويقول: إنه مال الله ، وإن التصرف فيه من حقه ، كحاكم ، منحًا ومنعًا . وعثان لا يرى فارقًا بين أن يكون «الحازن » خازنًا لبيت مال المسلمين أو خازنًا لحليفتهم ، الأمر الذى أدَّى إلى غضب خازن بيت المال ، وقوله : خازنك هو غلامك ، أما أنا فخازن بيت مال المسلمين . ولقد استقال الرجل بأن حمل مفاتيح بيت المال ووضعها على منبر المسجد عندما رفض عثان أن يوقع صكًا يثبت أن عطاياه لبعض المقربين إنما هي قرض في ذمته الوفاء به لبيت المال ا

وعندما لغط الناس بأن الحليفة يأخذ من فضول أموالهم ما ينفقه في شئونه الحناصة خطب فيهم فقال: و.. هبونى بنيت منزلاً من بيت المال ، أليس هو لى ولكم ١٢ .. فلم لا أصنع في الفضل (أي الزيادة عن حاجات الناس وعطائهم) ما أحببت ١٢ فلم كنت إمامًا إذا ١٢ ... فالى لا أفعل في فضول الأموال ما أشاء ١٢ ه.. (٧٨).

فهو فكر جديد أثمره واقع جديد ..

والتفاوت فى الثروة والثراء الذى بدت بوادره أواخر عهد عمر فعزم على محوه ، استشرى على عهد عثان ، فلم يعد الولاة يُحاسبون كما كان الحال أيام عمر.. ونموذج الحليفة الفقير كقدوة لم يعد مألوقًا .. فأبو بكر وكان من أغنياء القوم مات معدمًا،، وعمر

<sup>(</sup>٧٨) (شرح نهج البلاغة) جـ ٩ ص ٢٠٠٦.

... وكان من أوسطهم مالاً .. مات مدينا .. أما عثان فكان أول خليفة يخلف ثروة طائلة ، فلقد وجدوا ، يوم مقتله ، عند خازنه ١٥٠٠٠٠٠ دينار و ١٥٠٠٠٠٠ درهم ، وقدرت ضياعه بوادى القرى وحنين بد ١٠٠٠٠٠ دينار ، إلى غير ذلك من الحيل والإبل والمقتنيات والممتلكات .. ا (٧٩)

وعلى هذا النحو من الثراء تتحدث مصادر التاريخ ، فتحصى ثروات طائلة لعديد من أشراف المهاجرين ، من مثل الزبير بن العوام وطلحة بن عبيد الله ، وعبد الرحمن بن عوف ، وسعد بن أبى وقاص ، وكذلك لزيد بن ثابت ، ويعلى بن منية . . وغيرهم كثيرون . (٨٠)

وأمام هذه التغييرات الاقتصادية والاجتاعية والسياسية والفكرية التي بدّلت واقع المجتمع ومثل قياداته ، لم يجد الرافضون لهذه التغييرات صعوبة أو حرجًا في الدعوة إلى سلوك سبيل الثورة لتغيير هذا الواقع المجديد . لم يجدوا صعوبة ولا حرجا ، لأن تراث الاسلام وتعاليمه الحديد . . لم يجدوا صعوبة ولا حرجا ، لأن تراث الاسلام وتعاليمه التي ألمحنا إلى طرف منها ... تنفي هذا الحرج ، وتزكى اللجوء إلى الثورة وتبارك سعى الثوار ..

<sup>(</sup>۷۹) المسعودي (مروج اللهب) جـ٧ ص ٣٤٧، ٣٤٧ طبعة القاهرة سنة ١٩٥٨ م.

<sup>(</sup>٨٠) المصدر السابق , جد ٢ ص ٣٤٢ ، ٣٤٣ ، ٢٤٩ .

وغير الجاهير التي هَمّت بالثورة خلف أبي ذر الغفارى ، بالشام والمدينة ، قبل نفيه إلى الربذة .. والتي تململت من استئثار بني أمية بالسلطة والسلطان ، كانت هناك (هيئة المهاجرين الأولين) التي كانت بمثابة حكومة دولة المدينة منذ الهجرة إليها ، والتي ضمّت: أبا بكر وعمر ، وعمّان ، وعليا ، وأبا عبيدة ، وطلحة ، والزبير وعبد الرحمن بن عوف ، وسعد بن أبي وقاص ، وسعيد بن زيد .. وهي الهيئة التي تكونت من أشراف المهاجرين السابقين إلى الإسلام وفي عهد الرسول كانت لبيوتهم ، التي تحيط بالمسجد .. هار الحكومة .. أبواب تفضي إلى المسجد ، من دون الناس .. كاكان لهم مكان خاص مع الرسول ، فهم خلفه في الصلاة وهم أمامه في القتال ا (١٨).

ولقد استأثرت هذه الهيئة بالخلافة ، دون الأنصار ، منذ الجماع السقيفة عقب وفاة الرسول عليه الصلاة والسلام فعقد اثنان منها عمر وأبو عبيدة لثالث منها أبو بكر.... وعندما حضرت الوفاة أبا بكر استشار بقيتهم في العهد بها لعمر ، وعندما حضر الموت عمر كان الباقون منها ستة ، فكون منهم مجلس الشورى الذي اختار لها عثان ابن عفان ..

فلم حدثت الأحداث التي أشرنا إليها في السنوات الأخيرة من حكم عيّان ، وجدت هذه الهيئة الدستورية أن سلطاتها قد اغتصبت

<sup>(</sup>٨١) أبن الأثير (أسد الغابة) جـ ٢ ص ٣٨٩، طبعة دار الشعب، القاهرة.

منها، وأن بنى أمية قد استأثروا بحقها الذى استقر لها منذ اجتاع السقيفة عقب وفاة الرسول عليه الصلاة والسلام فشارك أعضاء (هيئة المهاجرين الأولين) في التحريض على الثورة، بل لقد نهضت هذه الهيئة بالمهمة التي كانت العامل الحاسم في إنها عهد عثان، بالثورة عندما أصدرت بيانًا دعت فيه ثوار الأمصار والأقاليم إلى الزحف على العاصمة، لاحتلالها، وتغيير ما طرأ فيها وعليها، وإعادة سلطاتها العاصمة، لاحتلالها، وتغيير ما طرأ فيها وعليها، وإعادة سلطاتها المستورية والشرعية إليها. ولقد أورد ابن قتيبة نص هذا البيان الذي يقول فيه (المهاجرون الأولون) لأهل مصر:

لا بسم الله الرحمن الرحيم .. من المهاجرين الأولين وبقية الشورى إلى من بمصر من الصحابة والتابعين .. أما بعد ، أن تعالوا إلينا وتداركوا خلافة رسول الله قبل أن يسلبها أهلها ، فإن كتاب الله قد بُدلت ، فنشد بندل ، وسنة رسوله قد غيرت ، وأحكام الخليفتين قد بدلت . فنشد الله من قرأكتابنا من بقية أصحاب رسول الله والتابعين بإحسان إلا أقبل إلينا وأخذ الحق لنا وأعطاناه ، فأقبلوا إلينا إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر ، وأقيموا الحق على المنهاج الواضح الذي فارقتم عليه الخلفاء . الخلافة بعد نبينا خلافة نبوة ورحمة ، وهي اليوم ملكا عضودًا ، من غلب على شيء أكله ! » (٨٢) .

<sup>(</sup> ٨٢ ) (الأمامة والسياسة ) جدا ص ٣٢. طبعة القاهرة سنة ١٣٣١ هـ.

ولقد استجاب ثوار الأمضار والأقاليم لهذا النداء ، فزحفوا إلى العاصمة ، وأرسلوا على بن أبى طالب بمطالبهم إلى الحليفة : أن يعزل الولاة ، وبرد المظالم ، ويعيد النهج الذي كان عليه عمر بن الحطاب .. ولما لم يستجب عثان ، اقتحم المدينة ثوار الكوفة يقودهم مالك بن الحارث النخعى ، وثوار البصرة يقودهم حكيم بن جبلة العبدي ، وثوار مصر يقودهم عبد الرحمن بن عديس البلوى ..

ثم تطورت أحداث الثورة ، حتى بلغت حد احتلال المدينة ومحاصرة الحليفة في بيته ، ثم تسوروا عليه منزله فقتلوه ، يرحمه الله وهو يقرأ القرآن ! .

فكانت تلك أول ثورة شهدها واقع المجتمع الإسلامي على عهد صدر الإسلام . .

体 世 古

عسدل على بن أبى طالب ثم إن الثوار لم يقفوا بعمليتهم الثورية عند قتل عثمان .. بل مضوا فاختاروا على بن أبى طالب للخلافة ، وبادر على فى اليوم التالى لبيعته فأعلن فى أول خطبة له التغييرات الثورية التى ألغت ما طرأ على المجتمع الإسلامي فى عهد عثمان :

١ ـ فنى السياسة والادارة : أعلن عزل عمال عمان وولاته على
 الأمصار والأقاليم .

٧ ـ وفي الاقتصاد الزراعي : كانت هناك الأرض التي جعلها عمر ملكًا خالصًا لبيت المال ، ثم جاء عثان فأقطعها لأوليائه وأعوانه وولاته وأهل بيته . فأعلن على رد هذه الأرض إلى ملكية الدولة وحوزة بيت المال ، ورفض أن يعترف بالتغييرات التي حدثت فيها ، وقال في ذلك كلاته الحاسمة : لاوالله لو وجدته \_ (أي المال) \_ قد تزوج به النساء وملك به الاماء ، لرددته . فإن في العدل سعة ، ومن ضاق عليه العدل فالجور عليه أضيق ! » .

كما أعلن أن التمايز الطبقي الذي رفع من لا يستحق وخفض من

لا يستحق قد حان الحين لتصفيته ، فقال : «والذي بعث محمدًا بالحق إنه « لابد أن يعود أسفلكم أعلاكم ، وأعلاكم أسفلكم وليسبقن سابقون كانوا قصروا ، وليقصرن سباقون كانوا سبقوا » ١٤ (٨٣) .

٣ - وفى تميدان العطاء: أعاد نظام التسوية بين الناس ، فنقد بذلك عزم عمر الذى لم يتمكن من تنفيذه ، وعاد بالأمر إلى سنة النبي وأبي بكر. وقال في هذا الصدد: وألا لا يقولن رجال منكم غذا قد غمرتهم الدنيا فاتخذوا العقار ، وفجروا الأنهار ، وركبوا الخيول الفارهة ، واتخذوا الوصائف الروقة - (الحسان) - فصار ذلك عليهم عارا ، وشنارا ، وإذا ما منعتهم ماكانوا يخوضون فيه ، وأصرتهم - (قيدتهم) - إلى حقوقهم التي يعلمون ، فينقمون ذلك ويستنكرون ويقولون : حرمنا ابن أبي طالب حقوقنا ! . فأنتم عباد الله ، والمال مال الله ، يُقسم بينكم بالسوية ، لا فضل فيه لأحد على أحد ! » .

ولما احتج نفر من الأشراف وبعض من الذين سبقوا إلى الإسلام بأن عمر قد مينزهم فى العطاء قال على: «..قديماً سبق إلى الإسلام قوم ونصروه بسيوفهم ورماحهم ، فلم يفضلهم رسول الله فى القسم .. فالله لم يجعل الدنيا للمتقبن أجرًا ولا ثوابًا ! » (١٤٠) .

<sup>(</sup>٨٣) (شهج البلاغة) ص ٤١، ٢٤. طبعة دار الشعب ، القاهرة .

<sup>(</sup>٨٤) (شرح نهيج المبلاغة) جـ٧ ص ٣٧، ١١، ٢٢.

وكان ، بهذه التغييرات ، يطبّق ويضع فى الواقع الإسلامى مطالب الثوار ، ويقنن عملية التغيير الثورى .. كما كان يشرّع لفلسفته الثورية فى الأموال ، تلك التى نظرت إلى الأمة ككل متحد ومتكافل ، والتى أودعها كلماته التى تقول : « إن الله \_ سبحانه \_ فرض فى أموال الأغنياء أقوات الفقراء ، فما جاع فقير إلا بما مُتّع به غنى والله تعالى سائلهم عن ذلك ! » (٥٥)

فهو يؤمن باشتراك الأمة فى الثروة ، ويقرر أن جوع الفقير مصدره وسببه احتجاز الغنى الثروة التى خلقها الله كى يشبع بها هذا الفقير؟!..

ولقد كان قرار على التسوية بين الناس فى العطاء من القرارات الأولى التى أصدرها عقب بيعته وجاء حديثه عنه فى الخطبة التى خطبها فى اليوم التالى لبيعته مباشرة ، وهى الخطبة التى جاء فيها « . ألا لا يقولن رجال منكم غدًا قد غمرتهم الدنيا فاتخذوا العقار ، وفجروا الأنهار ، وركبوا الحيول الفارهة ، واتخذوا الوصائف الروقة الأنهار ، وركبوا الحيول الفارهة ، واتخذوا الوصائف الروقة ما كانوا يخوضون فيه ، وأصرتهم – (قيدتهم ) – إلى حقوقهم التى ماكانوا يخوضون فيه ، وأصرتهم – (قيدتهم ) – إلى حقوقهم التى يعلمون ، فينقمون ذلك ويستنكرون ويقولون : حرمنا ابن أبى طالب حقوقنا ! إلا وأبها رجل من المهاجرين والأنصار من أصحاب رسول

<sup>(</sup>٨٥) (نهج البلاغة ص ٤٠٨).

الله يرى أن الفضل له على من سواه لصحبته ، فإن الفضل النير غدًا عند الله ، وثوابه وأجره على الله ، وأيما رجل استجاب لله وللرسول فصدق ملتنا ودخل فى ديننا واستقبل قبلتنا ، فقد استوجب حقوق الإسلام وحدوده . فأنتم عباد الله ، والمال مال الله ، يقسم بينكم بالسوية ، لا فضل فيه لأحد على أحد ، وللمتقين عند الله غدا أحسن الجزاء وأفضل الثواب . لم يجعل الله الدنيا للمتقين أجراً ولا ثواباً وما عند الله خير للأبرار ، وإذا كان غدًا \_إن شاء الله \_ فاغدوا علينا ، فإن عندنا مالاً نقسمه فيكم ، ولا يتخلفن أحد منكم ، عربى ولا عجمى ، كان من أهل العطاء أو لم يكن ، إلا حضر .. " (١٨)

فنحن هنا بازاء موقف ثورى ، اجتهد فيه على لنفسه وللمسلمين ، وبما أن الاسلام ـ دينًا وتشريعًا ـ لم يكن له موقف واضح ومقرر بالنصوص فى هذا الموضوع ـ فلقد اتخذ فيه أبو بكر موقفًا . ثم جاء عمر فاتخذ موقفًا آخر . ثم جاء على فاتخذ هذا الموقف الجديد ـ وهو الموقف الذى يعلن المساواة التامة بين الناس فى العطاء ، سواء أكانوا عرباً أم غير عرب ، وسواء أكانوا من السابقين إلى الإسلام أم من الذين تأخروا فى الدخول فيه . والذى يلغى اتخاذ السبق إلى الإسلام والفضل فى الدين ستارًا أو سبيلاً لاحتياز الثروات والأموال ، والذى يدخل فى ديوان العطاء من لم يكن قد دخل من قبل فيه . .

<sup>(</sup> ٨٦) (شرح نهج البلاغة ) جـ ٧ ص ٣٧.

وكاكان هذا الموقف الثورى أول قرارات على عندما ولى الخلافة كانت معارضة الأغنياء لهذا القرار أول معارضة حدثت لعلى فى ذلك التاريخ .. وكما يقول أحد شيوخ المعتزلة ومؤرخيهم - أبو جعفر الاسكافي - : فلقد «كان هذا - (الأمر) - أول ما أنكروه من كلامه .. وأورثهم الضغن عليه ، وكرهوا إعطاءه وقسمه بالتسوية » .. (٨٧٠) .. بل وثارت بين المعارضين وبين على المناقشات والمجادلات حول هذا الموضوع إذ استنكر الأغنياء والأشراف أن يتساووا بالموالى وبمن كانوا غلمانا وأرقاء عندهم بالأمس القريب ؟! وفقال سهيل بن حنيف : يا أمير المؤمنين ، هذا غلامي بالأمس ، وقد أعتقته اليوم ؟! فقال (على) : نعطيه كما نعطيك ؟! فأعطى كل واحد منها ثلاثة دنانير ، ولم يفضل أحداً على أحد » (٨٨٠) .

ولقد كان فى مقدمة الذين اعترضوا على موقف على هذا: طلحة ابن عبيد الله، والزبير بن العوام، وعبد الله بن عمر وسعيد بن العاص، ومروان بن الحكم « ورجال من قريش وغيرها » . . بل لقد بلغوا فى معارضتهم لقرار التسوية هذا حد نقض بيعتهم لعلى وإعلان الحرب عليه ، تحت ستار الطلب بدم عثان ، على حين كانوا هم الذين تقدموا الناس فى الثورة على عثان ا . .

<sup>(</sup>٨٧) المصدر السابق جد٧ ص ٣٧.

<sup>(</sup>٨٨) المصدر السابق جد٧ ص ٣٨.

وإزاء هذه المعارضة شنّ على بن أبى طالب حملة ضد هذا الفريق ، والتى عدة خطب أوضح فيها موقفه الفكرى والأسس التى بنى عليها اجتهاده هذا .. فقال مثلاً : « .. أما هذا الفيء فليس لأحد على أحد فيه أثرة ، وقدفرع الله من قسمته ، فهو مال الله وأنتم عباد الله المسلمون ، وهذا كتاب الله به أقررنا وله أسلمنا ، وعهد نبينا بين أظهرنا ، فمن لم يرض به فليتول كيف شاء ، فإن المعامل بطاعة الله والحاكم بحكم الله لا وحشة عليه .. يه (٨٩) .

بل لقد دارت مناقشة مباشرة فى مواجهة جرت بين على وبين طلحة ابن عبيد الله والزبير بن العوام ــ وهما اللذان قادا الحرب ضده ــ حول هذا الموضوع . . فقال لها على : « ما الذي كرهما من أمرى حتى رأيما خلافى ٢ . . »

قالا: خلافك عمر بن الخطاب في القسم ، إنك جعلت حقنا في القسم كحق غيرنا ، وسويت بيننا وبين من لا يماثلنا فيما أفاء الله علينا بأسيافنا ورماحنا وأوجفنا عليه بخيلنا ورجلنا ، وظهرت عليه دعوتنا وأخذناه قسراً قهراً ممن لا يرى الإسلام إلاكرهاً.

فقال على: أما القسم والأسوة ، فإن ذلك أمر لم أحكم فيه بادىء بدء ! فقد وجدت أنا وأنها رسول الله يحكم بذلك ، وكتاب الله ناطق به ، وهو الكتاب الذى ولا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من

<sup>(</sup>٨٩) المصدر السابق جد٧ ص ٤٠.

خلفه تنزيلٌ من حكيم حميده .. وأما قولكما : جعلت فيثنا وما أفاءته سيوفنا ورماحنا سواء بيننا وبين غيرنا فقديماً سبق إلى الإسلام قوم ونصروه بسيوفهم ورماحهم ، فلم يفضلهم رسول الله فى القسم ولا آثرهم فى السبق ، والله ... سبحانه ... مُوف السابق والمجاهد يوم القيامة أعالهم ، وليس لكما ، والله ، عندى ولا لغيركما إلا هذا ! .

فلقال الزبير: ... في ملأ من الناس ... : هذا جزاؤنا من على ! قمنا له في أمر عثان حتى قتل فلما بلغ بنا ما أراد جعل فوقنا من كنا فوقه !!» (٩٠٠) .

فقال على: سلما عاتبه بعض أصحابه على التسوية فى العطاء وطلب تمييز البعض إرضاء للخصوم ...: «أتأمروننى أن أطلب النصر بالجور فيمن وليت عليه ١٢ والله لا أطور ... (آمر) ... به . لوكان المال لى لسويت بينهم ، فكيف وإنما المال مال الله ١٢ » (١١٠) .

كانت هذه وقفة \_ بل ثورة \_ على ضد التمايز الطبق الذى استشرى ورسخ على عهد عثان . وهو الاستشراء والرسوخ الذى يتحدث عنه شارح (نهج البلاغة) « ابن أبى الحديد » ، فيقول : « فإن قلت : إن أبا بكر قسم بالسواء ، كما قسمه أمير المؤمنين على ، ولم ينكروا ذلك كما أنكروه أيام أمير المؤمنين على ، فا الفرق بين الحالتين ٢٢ » . . ثم يجيب

<sup>(</sup>٩٠) المصدر السابق جـ٧ ص ٤١ . ٤٢.

<sup>(</sup>١١) (نهج البلاغة) ص١٥١.

ابن أبى الحديد فيقول: «إن أبا بكر قسم محتذيًا لقسم رسول الله ، فلا ولى عمر الخلافة ، وفضل قومًا على قوم ، ألفوا ذلك ونسوا تلك القسمة الأولى ، وطالت أيام عمر ، وأشربت قلوبهم حب المال وكثرة العطاء . وأما الذين اهتضموا فقنعوا ومرنوا على القناعة ، ولم يخطر لأحد من الفريقين ان هذه الحال تنتقض أو تتغير بوجه ما ، فلا ولى عثمان أجرى الأمر على ماكان عمر يجريه ، فازداد وثوق القوم بذلك ، ومن ألف أمراً شق عليه فراقه وتغيير العادة فيه ، فلا ولى أمير المؤمنين على أراد أن يرد الأمر إلى ماكان في أيام رسول الله وأبى بكر ، وقد نسى ذلك ، ورفض ، وتخلل بين الزمانين اثنتان وعشرون سنة ، فشق ذلك عليهم ، وأنكروه وأكبروه ، حتى حدث ما حدث من نقض البيعة ومفارقة الطاعة . . » (١٢) .

نعم .. كان هذا هو موقف على .. بل كانت هذه ثورة من الثورات التى فجرها فى المجتمع العربى الإسلامى عندما ولى أمره .. ولم تثن عزمه عن موقفه هذا تلك المخاطر التى لاحت أمامه فى الشقاق الذى بدأه طلحة بن عبيد الله والزبير بن العوام ، ثم فى الحرب التى أشعلاها ضده بعد أن نقضا بيعتها إياه .. كما لم تثنه عن موقفه هذا الحرب التى أعلنتها قريش .. خلف الفرع الأموى بزعامة معاوية .. ضده وضد سياسته الاجتاعية ، بل لقد ازداد استمساكًا بفكره الاجتاعي هذا ، وإصرارًا

<sup>(</sup>٩٢) (شرح نهج البلاغة) جـ٧ ص ٤٢، ٣٤.

على تطبيق روح الإسلام الماعية إلى المساواة. وحتى عندما جاءته الأخبار بأن الأغنياء والأشراف الذين بايعوه فى المدينة وفى الأقاليم قد أخذوا يتسللون إلى الشام وينضمون إلى جيش معاوية ، ظل مستمسكًا بموقفه هذا المنحاز إلى المساواة .. وفى هذا الصدد نجده يكتب إلى «سهل بن الاحنف » الانصارى \_ عامله على المدينة \_ يقول : « .. أما بعد فقد بلغنى أن رجالاً ممن قبلك يتسللون إلى معاوية ، فلا تأسف على ما يفوتك من عددهم ، ويذهب عنك من مددهم .. فإنما هم أهل دنيا مقبلون عليها .. قد عرفوا العدل ورأوه .. وعلموا أن الناس عندنا فى الحق أسوة ، فهربوا إلى الأثرة ، فبعدًا لهم وسحقاً ١١ » . (٩٢)

وعندما بلغه أن عامله على «أردشير خرة» ـ مصقلة بن هبيرة الشيبانى ـ يفضل أهله على غيرهم فى العطاء كتب إليه : « . . بلغنى عنك أمر إن كنت فعلته فقد أسخطت إلهك وأغضبت إمامك . إن حق من قبلك وقبلنا من المسلمين فى قسمة هذا الفىء سواء . . (10)

كما يكتب إلى الأسود بن قطيبة \_صاحب جند «حلوان»: أما بعد ، فإن الوالى إذا اختلف هواه منعه ذلك كثيرًا من العدل فليكن أمر

<sup>(</sup>٩٣) المصدر السابق جـ ١٨ ص ٥٢.

<sup>(</sup>٩٤) (نهيج البلاغة) ص٣٧٤، ٣٧٥.

الناس عندك في الحق سواء ، فإنه ليس في الجور عوض من العدل .. » (٩٥)

وعندما يُولى أمر مصر إلى «الأشتر النخعى » يكتب له فى عهده فيقول : « . . وإياك والاستثثار بما الناس فيه أسوة فعا قليل تنكشف عنك أغطية الأمور ، وينتصف منك للمظلوم » . (٩٦٠) .

نعم .. كانت هذه سياسة على بن أبى طالب ، موقفًا أصيلاً تمسك به ، ولم يرهب المخاطر الحقيقية التى تهددت سلطته بسببها ، وهى المخاطر التى أودت بسياسته ، بل ويحياته ، وهو الأمر الذى عبر عنه عبد الله بن العباس ، عندما كتب إلى الحسن بن على ، بعد موت على والبيعة للحسن فقال : « .. واعلم أنَّ عليًا أباك إنما رغب الناس عنه إلى معاوية لانه آسى .. (ساوى ) - بينهم فى الفىء ، وسوى بينهم فى العطاء فثقل عليهم ذلك .. » (۱۹)

على أن هناك حقيقة هامة فى الفكر الاجتماعي الثورى لعلى بن أبي طالب لابد من التنبيه إليها ، وهي أن الرجل لم يتخذ موقفه الثورى هذا ضد جمع الثروة واحتيازها تحت تأثير الزهد فى الدنيا والرغبة عن نعيمها \_كما قد يظن البعض \_ فالرجل كان من أنصار أن يجعل الإنسان

<sup>(</sup>٩٥) المصدر السابق ص ٥١١.

<sup>(</sup>٩٦) المصدر السابق ص ٣٤٧.

<sup>(</sup>٩٧) (شرح نهج البلاغة) جر١٦ ص ٢٣.

لنفسه حظًا طيبًا من طيبات هذه الحياة ، بل وأن تظهر آثار نعم الحياة على الناس ، فهو القائل: « . . ولير عليك أثر ما أنعم الله به عليك .. " (٩٨) كما كان عدوًا للفقر كارمًا له مدركًا للأخطار التي يتهدد بها حياة الناس .. وذلك الأمر يتجلى في كلماته التي يقول فيها : ﴿ إِنْ الفقر ( هو ) الموت الأكبر . . الفقر يخرس الفطن عن حجته » . وعن الفقر تحدث إلى ابنه محمد بن الحنيفة فقال: «يا بني ، إنى أخاف عليك الفقر، فاستعذ بالله منه، فإن الفقر منقصة للدين، مدهشة للعقل ، داعية للمقت .. » وعن موقفه هو من الفقر كان دعاؤه إلى الله : ١ . . اللهم صن وجهى باليسار \_ (الغني) \_ ولا تبذل جاهي بالاقتار ، فاسترزق طالبي رزقك ، واستعطف شرار خلقك ، وأبتلي بحمد من أعطاني ، وأفتتن بذم من منعني 1 » بل لقد بلغت عبقرية الامام في هذا المقام إلى الحد الذي أدرك فيه العلاقة الوثيقة بين حب الإنسان لوطنه وبين ما يكفله هذا الوطن لأهله من حقوق مادية تيسر لهم فيه أمور الحياة .. وهو ما نسميه الآن ـ بلغة عُصرنا ـ « المضمون الاجتماعي والاقتصادي للوطنية » . . وعن هذا المعنى العميق تعبّركلمات الامام على الجامعة التي تقول: إن « الغني في الغربة وطن ، والفقر في الوطن غربة » ١١٤ وإن « المقل غريب في بلدته .. » !! (٩٩)

<sup>(</sup>٩٨) (نهج البلاغة) ص ٣٥٩.. من كلماته إلى «الحارث الهمذاني»..

<sup>(</sup>٩٩) المصدر السابق ص ٣٦٦، ٣٧٦، ٣٨٩، ٢٧٠، ٢٧٥، ٣٥٩.

فهو موقف اجتماعي إذن .. وفكر يستند إلى فلسفة تؤمن بالنساواة بين الناس .. وليس بموقف الزاهد المحب للفقر الهارب من زينة الحياة الدنيا وزخرفها ، كما يتصور بعض الناس شخصية أمير المؤمنين ...

طبقات المجتمع ومكانها

بل إن هذا الموقف الاجتماعي الذي ألمحنا من خلال الحديث عنه إلى فكر الامام على المتعلق بالثروة والمساواة بين الناس إزاءها ، ليس سوى جزئية من الجزئيات التي ينتظمها موقف عام وتصور كلى كان لدى الرجل إزاء المجتمع الذي حاول أن يقيم دعائمه في ذلك التاريخ . . وهو تصور نستطيع أن نستشف قسماته وملامحه إذا نحن أمعنا النظر في تلك الوثيقة الهامة التي كتبها إلى الاشتر النخعي عندما ولأه على مصر ففيها نجد ، ضمن ما نجد :

- (أ) اعترافه بالواقع الذي يقسم المجتمع إلى طبقات.
- (ب) وحديثه عن العاملين بالأرض ، والموقف إزاءهم .
  - (جـ) ثم حديثه عن طبقة التجار والصناع.
    - (a) ثم حدیثه عن المساکین.
- (هـ) وأخيرًا .. الحديث عن «الحاصة » ، والموقف الذي يجب على الوالى عندما يتعامل معهم .

وفى كل ذلك نطالع ملامح واضحة لفكر اجتماعي متقدم تحلى به الامام على في ذلك الوقت الموغل في التاريخ ...

# ۱-۱-انقسام المجتمع إلى طبقات

وهوانقسام تحدث عنه الامام على وأوضح معالمه بالتفصيل .. كما ذكر في ثناياه ما يرتبط و يتعلق بهذه الطبقات و «الفئات » .. فعنده ان من طبقات المجتمع وفئاته : الجنود والكثّاب .. والقضاة .. والعمال على الأقاليم والقائمين على شئون جهاز الدولة .. والفلاحين الذين يدفعون الخراج عن الأرض ، مسلمين كانوا أم معاهدين .. والتجار وأهل الصناعات .. ثم أهل الحاجة من المساكين ، الذين يسميهم : الطبقة السفلى ...

وعنده كذلك أن هناك ارتباطًا بين هذه الطبقات والفئات يجعل من جميعها كلاً متكاملاً وجسمًا واحدًا ، وأن الرباط الذى يربطها ويحفظ توازنها هو العدل الذى يجب أن يتوافر لها من قبل الحكام ..

أماكلهاته التي تمكى ذلك فهى التي يخاطب بها «الأشتر النخعى » فيقول: «.. واعلم أن الرعية طبقات، لا يصلح بعضها إلا ببعض ولا غنى ببعضها عن بعض، فنها: جنود الله، ومنها: كُتاب العامة والخاصة، ومنها: قضاة العدل، ومنها عمال الانصاف والرفق، ومنها أهل الجزية والخراج من أهل الذمة ومسلمة الناس، ومنها: التجار وأهل الصناعات، ومنها: الطبقة السفلى من ذوى الحاجة والمسكنة. فالجنود حصون الرعية. وسبل الأمن. ثم لا قوام للجنود إلا بما يخرج الله لهم من الخراج. ثم لا قوام لهذين العسنفين إلا بالصنف الثالث من القضاة والعال والكتّاب ... ولا قوام لهم جميعًا إلا بالتجار وذوى الصناعات. » . (١٠٠).

<sup>(</sup>١٠٠) المصدر السابق ص ٣٣٧.

## - ٢ -الـذين يفلحـون الأرض

ولقد احتلت مكانة الطبقة التى تفلح الأرض وتستزرعها مكانًا بارزًا وهامًّا فى الفكر الاجتاعى لعلى بن أبى طالب بل إن حديثه عنها ووصاياه بشأنها تجعلنا نقول: إن فكره الاجتاعى قد جعل مكان هذه الطبقة أبرز مكان وأهمه بالقياس إلى باقى الطبقات. فلقد كانت المجتمعات التى فتحت في العراق والشام ومصر بجتمعات زراعية باللدرجة الأولى ، وكان الحراج في مصدر من مصادر ثروة الدولة ، وكان المرتبطون بالأرض يمثّلون الأغلبية العددية للسكان ، ومن هنا مع فكر الرجل الاجتاعى المتقدم كان المكان الهام والبارز لهذه الطبقة فى فكره الاجتاعى .

فهو يطلب من واليه على مصر أن يرعاهم ويتفقد أمرهم ، لأن أمر ساثر طبقات المجتمع متوقف على أمرهم .. ويرسم له فلسفة تدعو إلى التعمير كوسيلة تثمر بالتبعية تحصيل ضريبة الحراج ، فالتعمير والاستصلاح أولاً ، ثم التفكير بعد ذلك في تحصيل الحراج .. فيقول له : « وتفقد أمر الحراج بما يصلح أهله ، فإن في صلاحه وصلاحهم صلاحاً لمن سواهم إلا بهم ، لأن الناس صلاحاً لمن سواهم إلا بهم ، لأن الناس

كلهم عيال على الخراج وأهله .. وليكن نظرك في عارة الأرض أبلغ من نظرك في استجلاب الخراج ، لأن ذلك لا يدرك إلا بالعارة ، ومن طلب الخراج بغير عارة أخرب البلاد وأهلك العباد ، ولم يستقم أمره إلا قليلاً .. فإن شكوا ثقلاً أو علّة .. خففت عنهم بما ترجو أن يصلح به أمرهم .. قلا يثقلن عليك أي شيء خففت به المثونة عنهم .. وإنما يؤتى خراب الأرض من إعواز أهلها ، وإنما يعوز أهلها لاشراف أنفس الولاة على الجمع ، وسوء ظنهم بالبقاء ، وقلة انتفاعهم بالعبر ا! » . (١٠١)

ثم يحدُّد لعال الخراج وجباة الضرائب وظائفهم ، فهم ليسوا بمتسلطين ، وإنما هم القائمون على خزائن الأموال ، وهذه الخزائن إنما هي للرعبة أصلا ، ومن ثم فإنهم «وكلاء الأمة » كما هم «سفراء الأثمة » ، ولذلك فهو يدعوهم للانصاف ويقول لهم : « . . فانصفوا الناس من أنفسكم ، واصبروا لحوائجهم إذا حل أجل خراجهم ولم يتيسر لهم الأداء . . » (١٠٢)

وفيها يتعلق بسلوك الجهاز الحكومي القائم على جمع الضرائب وجباية الخراج ، يزخر الفكر الاجتاعي للامام على بمجموعة من القواعد والوصايا التي ترسم العلاقة بين هذا الجهاز وبين الفلاحين

<sup>(</sup>١٠١) المصدر السابق ص ٣٤٠. ٣٤١.

<sup>(</sup>١٠٢) المصدر السابق ص ٣٣٢.

وتحدد الحدود التي يجب ألا يتعداها أهل هذا الجهاز ..

فهو يطلب من عامل الخراج ألا يفزع الناس ولا يروعهم ولا يظهر طمم الكراهة .. وإذا دخل مكانًا لجباية ضرائبه فلينزل بعيدًا عن موضع أموال الناس ، ولا يذهب إلى مكان ثرواتهم إلا بإذنهم ودعوتهم .. ولا يطلب خراجًا إلا ممن يعترف راضيًا بأن لديه النصاب الذي يجب فيه الخراج .. وعند القسمة وتحديد نصيب بيت المال يقسم عامل الخراج ويدع الاختيار لصاحب المال ..

وفوق ذلك كله يقرِّر الامام على بأن هناك حلاً أدنى لمستوى المعيشة يلزم توفيره للإنسان ، فلا يجوز الاستيلاء على شيء منه وفاء بدين أو خراج مستحق للدولة عند المواطنين ، وهذا الحد الأدنى يتمثل فى : كسوة الإنسان ، صيفًا وشتاء ، وأدوات عمله فى الأرض ، بما فيها الدواب والعبيد ..

ثم يعلن تحريم العقوبات البدنية ويمنع استخدامها كوسيلة للكشف عن الأموال التي يعتقد عال الخراج أنها مخبأة ومستورة لدى الناس . ويقرر منع المصادرات على الاطلاق ، سواء أكان المواطن مسلمًا أم غير مسلم ، اللهم إلا إذا تعلق الأمر بأدوات قتال يستخدمها البعض فى الاعتداء على الإسلام والمسلمين 17 . .

وعن هذه المبادئ والقواعد والوصايا والقوانين يتحدث الامام على إلى عالم على الخراج فيقول: «.. فانصفوا الناس من أنفسكم

واصبروا لحوائجهم ، فإنكم خُزّان الرعية ووكلاء الأمة وسفراء الائمة .
ولا تحسموا \_\_ (تقطعوا) \_\_ أحدًا عن حاجته ، ولا تحبسوه عن طلبته ولا تبيعن الناس فى الخراج كسوة شتاء ولا صيف ولا دابة يعتملون عليها ولا عبيدًا ، ولا تضربن أحدًا سوطًا لمكان درهم ، ولا تمسن مال أحدٍ من الناس ، مصل ولا معاهد ، إلا أن تجدوا فرسًا أو سلاحًا يعدى به على أهل الإسلام .. " (١٠٠٠)

وفي «بيانِ عام » كتبه وصيةً لمن كان يتولى أمر الخراج تحلث إلى عامل الخراج يقول: «.. ولا تروعن مسلمًا ، ولا تجتارن عليه كارهًا ، ولا تأخل منه أكثر من حق الله في ماله ، فإذا قدمت على الحي فانزل بماثهم ، من غير أن تخالط أبياتهم ، ثم امض إليهم بالسكينة والوقار .. فتسلم عليهم .. ثم تقول : عباد الله ، أرسلني إليكم ولى الله وخليفته لآخل منكم حق الله في أموالكم ، فهل لله في أموالكم من حق فتؤدوه إلى وليه ؟ فإن قال قائل : لا ، فلا تراجعه أموالكم من حق فتؤدوه إلى وليه ؟ فإن قال قائل : لا ، فلا تراجعه في أن أنعم لك منعم ــ (أي قال لك : نعم ) ــ فانطلق معه من غير أن غير أن غيفه أو توعده أو تعسفه أو ترهقه ، فخذ ما أعطاك من ذهب أو فضة ، فإن كان له ماشية أو إبل فلا تدخل عليه ولا عنيف به . ولا تنفرن فإذا أثيتها فلا تدخل عليها دخول متسلط عليه ولا عنيف به . ولا تنفرن جيمة ولا تفزعنها ! ولا تسوءن صاحبها فيها .. » (١٠٤)

<sup>(</sup>١٠٣) المصدر السابق صد ٣٣٧ . (١٠٤) المصدر السابق ص ٢٩٨ ، ٢٩٩ .

ثم يستطرد الامام على \_ فى موطن آخر \_ فيحلّر عال الحراج من ظلم الرعية وخيانة الأمانة ، قائلاً لهم إن « مَنْ استهان بالأمانة ، ورتع فى الحيانة ، ولم ينزّه نفسه ودينه عنها ، فقد أحلّ بنفسه الذل والحزى فى الدنيا ، وهو فى الآخرة أذل وأخزى ، وإن أعظم الحيانة خيانة الأمة ، وأفظع المخش غش الأئمة .. ه (١٠٥٠) .

هذا عن الذين يفلحون الأرض من طبقات المجتمع.

<sup>(</sup>١٠٥) المصدر السابق ص ٣٠٠.

# ٣٠٠-طبقة التجار والصناع

أما أصحاب التجارات وأرباب الصناعات فلقد نبُّه الامام على " عامله في مصر إلى أهمية دورهم ومكانهم في المجتمع ، فهم الذين يجلبون احتياجات الناس من مصادرها إلى حيث ييسرونها لمحتاجيها وهم الذين تقوم بهم وعليهم مرافق البلاد ، ومن ثم فإن على الوالى أن يتفقد شئونهم ويرعى أحوالهم .. ولكنه يلفت نظر واليه إلى ما في هذه الطبقة من سلبيات وعيوب اجتماعية واقتصادية ، ففيهم يتفشى البخل والشح ، والرغبة في الاحتكار والاستغلال ، فعلى الوالى أن يتصدى لمنع كل ذلك ومطاردة أصحابه ، بل والتنكيل بهم ، في غير إسراف؟ ! . . فيقول للاشتر النخعي : ١ . . ثم استوص بالتجار وذوى الصناعات، وأوص بهم خيرًا، المقيم منهم والمضطرب بماله\_ (أي المتجول في البلدان) ... والمترفق ببدنه ... (أي المتكسب بعمله اليدوى ) \_ فإنهم مواد المنافع . وأسباب المرافق ، وجلابها من المباعد والمطارح ، في برُّك وبحرك ، وسهلك وجبلك ، حيث لا يلتم الناس لمواضعها ولا يجترئون عليها .. فتفقد أمورهم بحضرتك ، وفي حواشي بلادك.. واعلم \_ مع ذلك \_ أن في كثير منهم ضيقًا فاحشًا ، وشيحًا قبيحًا ، واحتكارًا للمنافع ، وتحكمًا فى البياعات ، وذلك باب مضرة للعامة ، وعيبٌ على الولاة ، فامنع من الاحتكار ، فإن رسول الله منع منه ، وليكن البيع بيعًا سمحًا ، بموازين عدل ، وأسعار لا تجحف بالفريقين : من البائع والمبتاع ، فمن قارف حكرة \_ (احتكارًا) \_ بعد لهيك إياه فنكّل به وعاقبه ، فى غير إسراف .. » (١٠٦٠) .

<sup>(</sup> ۲۰۲ ) ألمادر السابق ص ۲۴۲.

#### .... **£** ....

### الطبقة السفلي

ثم يُوصى عامله على مصر خيرًا بالطبقة السفلى من طبقات المجتمع ، وهم الذين لا قدرة لهم على الكسب والتكسب ومن ثمّ فإن لهم \_ في فكر الإمام على الاجتماعي \_ حقوقًا مقررةً ومقدسةً في بيت المال .. وفي هذه الطبقة بعد الإمام على : العاجزين عن العمل « من الذين لا حيلة لهم من المساكين والمحتاجين وأهل البؤس والزمني » ... أي أصحاب الأمراض والعاهات المزمنة ... ، وكذلك اليتامي وكبار السن ، من «أهل اليتم وذوى الرقة في السن ممن لا حيلة لهم .. وكذلك الذين يمنعهم الحياء عن سؤال الناس رغم حاجتهم » .. ولكل هؤلاء يطلب الإمام على تخصيص قسم من أموال « صوافي الإسلام في كل بلد » .. ــ أى من الأموال العامة الخاصة بالدولة ــ ، وأن يتفرغ لرعاية أمرهم وبحث أحوالهم ، وعرض شأنهم على الوالى قوم أهل ثقة .. « فَفَرَّغُ لأُولئك ثقتك من أهل الحشية والتواضع ، فليرفع إليك أمورهم .. » .. بل ، وأكثر من ذلك ، فإن على الوالى أن يخصص من وقته قسمًا يتفرغ فيه لأمور هذه الطبقة بعد أن يبعد عنهم جنوده وحراسه وأعوانه ، حتى يتحدثوا إليه في قضاياهم واحتياجاتهم

ومظالمهم دون رهبة ، وفى طلاقة لا تحجب ألسنتهم دونها « تعتعة » مصدرها الحنوف والإرهاب ، فيقول له : « ... وتجلس لهم مجلسًا عامًا ، فتتواضع فيه .. وتقعد عنهم جندك وأعوانك .. حتى يكلمك متكلمهم غير متعتع فإنى سمعت رسول الله يقول فى غير موطن : « لن تقدس أمة لا يؤخذ للضعيف فيها حقه من القوى غير متعتع .. » (١١٧)

<sup>(</sup>١٠٧) المصدر السابق ص ٢٤٧، ٣٤٣.

### طبقة « الخاصة »

ونعن نعتقد أن كلمات الإمام على التي تحدث بها إلى عامله على مصر\_الأشتر النخعي\_عن «الخاصة» هي من أكثر الكلمات حسما ووضوحًا في الدلالة على الموقف الاجتماعي المتقدم والفكر الثوري الذي كان لدى هذا الامام العظيم . . فهو يطلب من واليه أن يكون اعتماده دائمًا وأبدًا على « العامة » دون « الخاصة » ، لأن « العامة » هم « عاد الدين ، وجماع المسلمين ، والعدة للأعداء » . . بينا « الخاصة » لأ همّ لهم إلا مصالحهم الذاتية الضيقة ، ومطالبهم الأنانية الفردية ، ثم هم يضمون أنفسهم في خدمة كل ظالم بصرف النظر عن الدول والعهود ! ! . ، ثم يطلب إليه أن يكون يقظًا إلى أطاع طبقة الخاصة»، فهم يريدون «الاستئثار» بالأموال والاحتكار للمزايا و ﴿ النَّطَاوِل ﴾ على الرعية ، وهم يجنحون دائمًا إلى ﴿ قُلَّةُ الانصاف » .. ثم ينهاه عن أن يبهم الهبات أو يقطعهم الاقطاعات أو يسمح لهم بتسخير الناس لديهم أو الغفلة عن محاولاتهم الاستئثار بالمنافع العامة ، مما يجلب لهم المنفعة ، ويسبب النقد والسخط على الدولة والولاة؟!..وعن كل ذلك يقول الإمام على للأشتر النخعي:

 الم أن للوالى خاصةً وبطانة ، فيهم استثثار وتطاول ، وقلة إنصاف في معاملة ، فاحسم مادة أولئك بقطع أسباب تلك الأحوال؟!. ولا تقطعن لأحاب من حاشيتك وحلميتك ــ (خاصتك وقرابتك ) ــ قطيعة ــ ( اقطاعًا ومنحة من الأرض ) ــ ، ولا يطمعن منك في اعتقاد عقدة تضر بمن يليها من الناس في شرب أو عمل مشترك ، يحملون مثونته على غيرهم ، فيكون مهنأ ذلك\_ (أى منفعته الهنيثة)\_ لهم دونك، وعيبه عليك في الدنيا والآخرة. وليكن أحب الأمور إليك أوسطها في الحق وأعمها في العدل وأجمعها لرضا الرعبة ، فإن سخط العامة يجحف برضا الخاصة ، وإن سخط الخاصة يغتفر مع رضا العامة. وليس أحد من الرعية أثقل على الوالى مئونة في الرخاء وأقل معونة في البلاء ، وأكره للإنصاف ، وأسأل بالإلحاف ، وأقل شكرًا عند الإعطاء، وأبطأ عذرًا عند المنع، وأضعف صبرًا عند ملات الدهر ، من أهل الخاصة ، وإنما عاد الدين ، وجماع المسلمين والعدة للأعداء ، العامة من الأمة ، فليكن صفوك لهم وميلك معهم !!». (۱۰۸)

ثم ينصح واليه ألا يتخذ له وزيراً قد شارك فى خدمة سلطة ظالمة من قبل فيقول له: ١١. إن شرّ وزرائك من كان للاشرار قبلك وزيراً ، ومَن شَرَكَهم فى الآثام ، فلا يكونن لك بطانة .. وأنت واجد

<sup>(</sup>١٠٨) المصدر السابق ص ٣٣٦.

منهم خير الخلف ، ممن له مثل آرائهم ونفاذهم ، وليس عليه مثل آصارهم \_ ( ذنوبهم ) \_ وأوزارهم ، ممن لم يعاون ظالمًا على ظلمه ولا آثمًا على إثمه .. » . (١٠٩)

هذا عن الطبقات والقثات الاجتاعية التي أبصر فكر الإمام على الاجتاعي انقسام المجتمع إليها ، ودور كل منها في الحياة العامة وموقفه هو شخصيًا وتقديره لكل طبقة من هذه الطبقات . ولقد رأينا كيف انحاز فكره وموقفه إلى «العامة » ضد «الخاصة » ، لأن العامة هم «عاد الدين ، وجاع المسلمين ، والعدة للاعداء » بينا «الخاصة » أثقل مثونة في الرخاء ، وأقل معونة في البلاء ، وأكره للانصاف وأسأل بالالحاف ، وأقل شكراً عند الإعطاء ، وأبطأ عدراً عند المنع وأضعف صبرًا عند ملهات الدهر . ؟! .

\* \* \*

<sup>(</sup>١٠٩) المصدر السابق ص ٣٣٣.

المال العسام

وقسمة أخرى من قسات الفكر الاجتاعي المتقدم للإمام على تطالعنا في موقفه من حق الحاكم وحريته إزاء المال العام فنحن قد أشرنا من قبل إلى تلك الفلسفة التي وجدت طريقها إلى فكر عنان ابن عفان ـ رضى الله عنه ـ والتي تبيح للإمام أن يتصرف لحسابه الحتاص في بعض « فضول الأموال » ، أي ما زاد عن أعطيات الناس ، وإلا فِلم كان إمامًا إذًا ١١! غير أننا نلتق في الفكر الاجتاعي لعلى بن أبي طالب بفلسفة هي على النقيض من تلك تمامًا .

فهو الذى رفض أنّ يعطى أخاه لاعقيلاً الله شيئاً من بيت المال رغم حالة الفقر الشديد التي كان عليها ، عندما أصبح الاصبيانه شعث الشعور غبر الألوان من فقرهم ، رفض على أن يعطيه الاصاعاء الامن قبح بيت المال ، لانه رأى أنه بذلك سيكون الاظالما لبعض العباد وغاصبا لشيء من الحطام ١٤ الله و (١١٠)

وهو الذي رفض أن يعطى أحد شيعته \_ عبد الله بن زمعة \_ شيئاً

<sup>(</sup>١١٠) المصدر السابق ص ٢٧٤.

من بيت المال ، وقال له : « . . إن هذا المال ليس لى ولا لك ، وإنما هو فيء المسلمين » وإنه ثمرة لجنى أيديهم وقتالهم وما تجنيه الأبدى يكون لأفواه أصحاب هذه الأيدى لا للذين لم يشاركوهم العمل وألجهاد ! ا (١١١) .

فنحن هنا بإرّاء فلسفة متميزة ونظرة خاصة للمال العام لا تستحل التصرف فيه إلا لأهله ، حتى ولوكان مصدر هذا التصرف هو أمير المؤمنين ...

وذلك .. مع ما تقدم من التصدى لملأ قريش وأغنياتها .. وعزل عهال عهان الذين حولوا ثروة المسلمين العامة إلى «بستان» خاص لقريش ، وجعلوا مال الناس العام «طعمة » خاصة لأفواه قلة قليلة .. والتغييرات الاجتاعية لنظام التمايز والتمييز الطبق الذى ساد واستشرى زمن عهان بن عفان ب رضى الله عنه ب .. والانحياز إلى طبقة «العامة » ضد «الخاصة » عند التقييم لطبقات الأمة الاجتاعية .. إن ذلك كله ، وكثير مثله ، يض يدنا ويفتح عقولنا . على صفحة مشرقة من صفحات تراثنا الفكرى تتمثل فى الفكر الاجتاعي الثورى والمتقدم لعلى ابن أبي طالب ، وهي صفحة تبعث فينا الفخر والإعتزاز ، وتستحق منا التأمل والدرس والإعتبار والإستلهام .

<sup>(</sup>١١١) المصدر السابق ص ٢٧٩.

ثمورة الخموارج المستموة

استمر الفكر الإسلامي ، طوال عهد الحلفاء الراشدين ، على ولائه لمشروعية الثورة ، وكان الحلاف فقط محصورًا في دائرة : وجود أسباجا ؟ أو انعدام هذه الأسباب ؟ ..

وعندما احتدم الصراع بين على بن أبي طالب وبين خصومه وخاصة بنى أمية ومِنْ خلفهم أشراف قريش وأهل الشام، وحدث التحكيم، ثم ظهرت ثماره، حدث فى جبهة على ذلك الانشقاق الذى تولدت عنه فرقة الحوارج (المحكّمة) التى أعلنت الثورة ضدكل من على ومعاوية على السواء.. ولم ينكر عليهم أحد ثورتهم على معاوية وإنما كان الإنكار منصبًا على ثورتهم ضد على .. لا لأن حق الثورة موضع إنكار، وإنما لأن مبرراتها هنا موطن خلاف.. فالحوارج برأيهم ثاروا على على لأنه ضعف عن قتال فئة معاوية الباغية، وهو سأيهم ثاروا على على لأنه ضعف عن قتال فئة معاوية الباغية، وهو سلمنا الضعف .. قد قبل تحكيم البشر فى أمر قد حسمته نصوص القرآن و فقاتلوا التى تبغى حتى تفىء إلى أمر الله الله الله الله الله على فكان يرى

<sup>(</sup>۱۱۲) الحجرات: ۹.

أن مرجع الضعف ليس تردده هو ، وبلا شهات حول بغى أهل الشام ، وإنما أنصاره ، والأشراف منهم بخاصة ، كانوا هم مصدر الضعف . فلقد كانت معه سيوفهم ، وهي في أغادها ، بينا كانت مع معاوية قلوبهم وأهواؤهم ففعلت ما لم تفعله السيوف ا

ونحن نستطيع أن نقول: إنه إذا كانت الخوارج أول فرقة إسلامية منظمة ولدت في إطار مبدأ: مشروعية الثورة في الفكر الإسلامي . فإن الأسس النظرية التي استنلت إليها هذه الفرقة ، كي تبرر انشقاقها وثورتها قد تبلورت في المجتمع الإسلامي منذ الثورة على عثان ابن عفان ، فلقد استخلص مفكرو التيارات الثورية المسلمة من أحداث تلك الثورة أن مشروعيتها تستدعي ظهور: الفسق ، أو المجور ، أو الضعف على الإمام صاحب السلطة العليا في البلاد .. والثوار قد الهموا عثان بالضعف والجور ، فكانت مشروعية ثورتهم ، والثوار قد الهموا عثان بالضعف والجور ، فكانت مشروعية ثورتهم معاوية ابن أبي سفيان .. وكذلك الخوارج ثاروا ، ورأوا أن ثورتهم مشروعة ابن أبي طالب عندما طلب القصاص منهم معاوية ابن أبي سفيان .. وكذلك الخوارج ثاروا ، ورأوا أن ثورتهم مشروعة حمعوا إلى البغى الفسق والجور!

ولقد ظلت هذه الفرقة تحمل علم الثورة المستمرة لعدة قرون .. وكانوا فى كل ثوراتهم وهباتهم وانتفاضاتهم أوفياء للمبادىء الأساسية التى جمعتهم رغم ما طرأ على حركتهم من انقسامات .. فهم :

١ ــ مع إمامة الإمام الصالح .. بصرف النظر عن النسب والجنس واللون .

٢ ــ وهم مع الاختيار والبيعة سبيلاً لتنصيب الامام ، وضد فكر
 الشيعة فى الوصية والنص عليه من السماء . .

۳ وهم يرون أن الإمامة \_ (الحلافة ونظام الحكم) \_ من الفروع ، وليست من أصول الدين ، فمصدرها ليس الكتاب ولا السنّة ، بل «الرأى»..

٤ ـ وهم يقولون بالعدل والتوحيد، والوعد والوعيد، والأمر
 بالمعروف والنهى عن المنكر..

ورأيهم أن مرتكبي الذنوب الكبائر ــ وكان المثال المطروح:
 حكام بني أمية وعالهم ــ هم كافرون مخلدون في النار ..

٦ - رهم ، فى تقويم التاريخ ، مع إمامة أبى بكر وعمر ، ومع عثان قبل أن يُحدث الأحداث التى نشأت فى سنوات حكمه الست الأخيرة ، ومع إمامة على بن أبى طالب قبل التحكيم ..

٧ - وهم مع الثورة المستمرة والخروج الدائم وتجريد السيف ضد أممة الجور .. فعندهم أن الخروج - (الثورة المسلحة) - بجب إذا بلغ عدد المنكرين على أئمة الجور أربعين رجلاً ، وهذا - عندهم - هو حد (الشراة) - الذين اشتروا الجنة عندما باعوا أرواحهم - وعليهم الخروج

وحتى يموتوا أو يظهر دين الله ويُتخمد الكفر والجور ».. ولا يحل لهم المقام غير ثاثرين إلا إذا نقص عددهم عن ثلاثة رجال .. فإن نقصوا عن الثلاثة قعدوا ، وكتموا عقيدتهم ، وكانوا على مسلك (الكتان).. فلقد جعلوا المسالك عندهم أربعة وهي بعد (الشراة) و (الكتان) ب: (الظهور) عند قيام دولتهم ونظامهم تحت قيادة إمام الظهور.. و (الدفاع) وهو التصدى لهجوم الأعداء تحت قيادة إمام الدفاع (١١٣) .. وهم متفقون على وجوب « إزالة أثمة الجود ومنعهم أن يكونوا أعمة ، بأى شيء قدروا عليه ، السيف أو بغير السيف. أو بغير السيف. » السيف أو بغير السيف. السيف أو بغير السيف. « السيف أو بغير السيف. » السيف أو بغير السيف أو بغير السيف. » « السيف أو بغير السيف أو بغير السيف أو بغير السيف السيف السيف أو بغير السيف السيف أو بغير السيف أو بغير السيف السيف السيف السيف أو بغير السيف السي

٨\_ وهنم أخيرًا قد جمعتهم تقاليد اشتهرت عنهم فى الحرب والثورة والقتال .. فالزهد الذى تحلوًا به قد حرَّرهم من قبود الحرص على الاقتناء وأعانهم على الانخراط فى الثورات والرحيل فى ركاب الجيوش الثائرة .. والنسك والتقوى اعترف بها لهم حتى خصومهم من كتَّاب السير والتاريخ والمقالات .. والصدق والشجاعة طبعا نفوسهم فبرزت آثارهما فى الشعر الذى قالوه حتى -لقد تميز عن شعر الآخرين ..

ولقد تصاعدت ثورات الخوارج ، واستمرت ، منذ حربهم لعلى

<sup>(</sup>١١٣) أبو حفص عمر بن جميع (مقدمة التوحيد وشروحها) ص ٥٠ ــ ٥٥ طبعة القاهرة سنة ١٣٥٥ هـ.

<sup>(</sup>١١٤) الأشعري (مقالات الاسلاميين) جـ ١ ص ٢٠٤ طبعة القاهرة سنة ١٩٦٩ م.

ابن أبي طالب سنة ٣٨ هـ بالنهروان، حتى تحولت إلى تحرك جاهيرى مسلح ضد بنى أمية أسهم إسهامًا كبيرًا في إضعاف دولتهم ، الأمر الذي أتاح للجند الخراساني أن يقطف ثمارها لبنى العباس . فني سنة ١٢٧ هـ قاد الثائر الخارجي الضحاك بن قيس الشيباني جيشاً ضم ماثة وعشرين ألفاً من المقاتلين ، بينهم نساء كثيرات ! وأحرز به عدة انتصارات ضد الأمويين . بل إن حياة هذه الفرقة الإسلامية كانت ثورة مستمرة على الدولة وعالها ، سواء في ذلك عهد على بن أبي طالب أو بني أمية أو بني العباس .

فنى خلال هذه الفترة شهدت عديد من المدن والأقاليم ثورات وتمردات وانتفاضات أشعلها الخوارج ، وقادها أمراء عقدت لهم البيعة منهم بإمرة المؤمنين ، أو قادة مقاتلون نابوا عن هؤلاء الأمراء .. حدث ذلك :

- ف « الدسكرة » بقيادة أشرس بن عوف الشيباني . . ف ربيع الثاني
   سنة ٣٨ هـ . .
- وفي «ماسبذان» بقیادة هلال بن علفة ، وأخیه مجالد.. فی جادی الأولى سنة ۳۸ هـ..
- « وف « جرجرایا » ـ علی نهر دجلة ، بقیادة الأشهب بن بشر البجلی . . ف سنة ۳۸ هـ . .
- وعلى مشارف الكوفة ، بقيادة أبى مريم ... من بنى سعد تميم ...
   رمضان سنة ٣٨ هـ..

- ، وقرب البصرة ، بقيادة سهم بن غالب التميمي والخطيم الباهلي .. في سنة ٤١ هـ . .
- وفى الكوفة ، بقيادة المستورد بن علقة .. فى أول شعبان سنة
   ٤٣ هـ ..
  - » وفي البصرة ، بقيادة قريب الأزدى .. في سنة ٥٠ هـ ..
    - » وفي مضارب قبيلة بني عبد القيس .. في سنة ٥٨ هـ ..
- وعند « بانقیا » ــ قرب الكوفة ــ بقیادة حیان بن ظبیان السلمی ..
   فی سنة ۹۰ هـ ..
- \* وفى الأهواز، بقيادة أبى بلال مرداس بن أدية .. فى سنة ٦١ هـ..
- وفى البصرة، بقيادة عروة بن أدية. ثم بقيادة عبيدة بن
   هلال...
- ، وفي البصرة والأهواز، بقيادة نافع بن الأزرق.. في سنة على المرافق الم
  - « وفي اليمامة ، بقيادة أبي طالوت .. في سنة ٦٥ هـ..
    - وف شرق نهر دجیل . . فی شوال سنة ٦٦ هـ .
- وفى اليمن وحضر موت والبحرين ، بقيادة نجدة بن عامر . . فى سنة
   ٣٧ هـ . .
- وعند سابور وإصطخر، ثم البصرة، بقيادة الزبير بن على
   السليطى.. في أوائل سنة ٦٨ هـ..

- وفي الكوفة .. في أواخر سنة ٦٨ هـ ..
- \* وفي نواحي أصفهان . . في سنة ٦٩ هـ . .
- وفى الأهواز، بقيادة قطرى بن الفجاءة .. فى سنة ٦٩ هـ..
  - » وقرب فارس . في أواخر شعبان سنة ٧٥ هـ . .
- وفي « دارا » و « المديح » ، بقيادة صالح بن مسرح . . في صفر
   سنة ٧٦ هـ . .
- وفى العراق ، بقيادة شبيب بن يزيد بن نعيم . . ف سنة ٧٦ هـ ثم
   ف سنة ٧٧ هـ . .
  - وف الكوفة ، بقيادة شوذب ، ف عهد يزيد الثانى ..
- « وفي الموصل ، بقيادة بهلول بن بشر.. في عهد هشام الثاني ..
- » وعند المناذر المانواحي خوزستان ، بقيادة الصحارى بن شبيب . في عهد هشام الثاني ..
- وفى الكوفة ، بقيادة الضحاك بن قيس الشيبانى . . فى رجب سنة
   ١٧٧ هـ . .
- وفى واسط ، بقيادة الضحاك بن قيس الشيباني . . في شعبان سئة
   ١٢٧ هـ . .
- ع وفى اليمن ، بقيادة عبد الله بن يحيى الكندى . . فى سنة ١٢٩ هـ . .
- « وفى مكة ، وفى المدينة ، بقيّادة حمزة الشارى . . فى سنة ١٣٠ هـ . .

وهكذا استمرت ثوراتهم وانتفاضاتهم وتمرداتهم .. خفيةً إذا نقص عدد الثوار عن ثلاثة .. واجبة الإعلان إذا بلغوا حدَّ الأربعين (١١٥) !

\* \* \*

<sup>(</sup>١١٥) فلهوزن (الحوارج والشيعة) ص ٣٩ وما بعدها . ترجمة : د . عبد الرحمن بدوى طبعة القاهرة سنة ١٩٥٨ م . [ وانظر الفصل الذي كنبناه عنهم بكتابنا تيارات الفكر الإسلامي] ص ٩ ــ ٣١ طبعتي القاهرة وبيروت سنة ١٩٨٥ م .

ثـورات المرجئـة

صحيح أن المرجئة » تيار فى الفكر الإسلامى نشأ على عهد بنى أمية ، وأن المنطق الفكرى والفكرة المحورية التي تبلور من حولها هذا التياركانت الفصل أو التمييز بين « الإيمان » وبين « العمل » ، فصحة الإيمان ومقداره لا يتأثران ــ عندهم ــ بعمل المؤمن . . فالإيمان تصديق بالقلب ، ولا تضر معه معصية ، كما أنه لا تنفع مع الكفر طاعة . .

وصحيح أيضًا أن هذا التيار الفكرى قد نشأ ليناقض موقف الخوارج من الحكم بكفر مرتكبي الكبائر، فكلا التيارين قد أمسك في هذه القضية بالطرف الأقصى من حبل الحلاف، أحدهما يغالى في الربط بين الإيمان القلبي والعمل الظاهر، وثانيهما يحل مابينهما من رباط.

وصمحيح كذلك أن تيار «الإرجاء» هذا قد لعب دورًا في التبرير لمظالم بني أمية ، وغيرهم من أمراء الجور وولاة الفساد ..

ولكن الأمر الذي غفلت عنه حسب علمنا ومعلوماتنا كل الدراسات التي عرضت لقضية المرجئة والإرجاء، هو أن الإرجاء في

الفكر والتاريخ الإسلامي لم يكن \_ في السياسة \_ تيارًا واحدًا ، فإلى جانب المرجئة الذين برروا مظالم بني أمية ، ووظفوا فكرة الفصل بين الإيمان والعمل في خدمة الحكام كان هناك مرجئة ثوار ، اتخذوا من الإرجاء وأصوله الفكرية أسلحة يدافعون بها عن العامة ، وبالذات عن الدين الجديد من أبناء البلاد المفتوحة شرق العراق ..

فنى البلاد التى فتحها المسلمون استمر الأمويون يجبون الجزية حتى من أسلم من أهل تلك البلاد ، حتى جاء عمر بن عبد العزيز ( ٦١ - ٧٢٠ م ) فأوقف ذلك الجور ، وأعلن أن الله إنما بعث عمدًا هاديًا ولم يبعثه جابيًا ! .. وبعد عهد عمر بن عبد العزيز اشتكى الولاة وجباة الأموال من قلّة المال المجموع بسبب إسقاط الجزية عن الذين أسلموا من الترك وغيرهم ، خاصة فى خراسان وما حولها ، وزعموا أن الناس قد دخلت فى دين الله أفواجًا هربًا من الجزية ، وأثاروا الشكوك حول صلق عقائد المسلمين الجدد ! .. فوضعت الدولة الأموية سن ١١٠ هـ «مواصفات » للاسلام حتى تعترف به الدولة وتقر لصاحبه بالتدين بالدين الحنيف ! ومن هذه المواصفات » والشروط:

١ ــ الاختتان . (والذين كانوا يسلمون لم يكونوا أطفالاً ولا صبية حتى يسهل عليهم الاختتان ! ) .

- ٢ ــ وإقامة الفرائض .. (والإقامة تتطلب مستوى أرفع من مستوى الأداء !).
- ٣ وحسن الإسلام . . (وهو شرط غير محدد ، يستطيع الوالى أو
   جابى الضرائب أن يثبت عكسه إذا شاء! ) .
- عرباءة سورة من القرآن ... ( والقوم لم يكونوا عربًا حتى يتحدثوا العربية ، فضلاً عن أن يقرءوا القرآن) .

وبعد ذلك كتب عامل الحراج فى خراسان إلى واليها « أشرس » سائلاً : « ماذا نصنع والناس قد أسلموا وبنوا المساجد ١٢ . . » فأجابه الوالى قائلاً : « خذوا الحراج ممن كنتم تأخذونه منه » ا .

وهنا انفجرت إحدى الثورات الإسلامية ضد حكم الأمويين.. فني إقليم «السغد» خرج سبعة آلاف من الذين أسلموا حديثاً وعسكروا على سبعة فراسخ من «سمر قند»، وانضم إليهم كوكبة من «القراء والفقهاء» الذين رأوا ضرورة الاعتراف بإسلام هؤلاء الذين شهدوا أن لا إله إلا الله وأن مجملًا رسول الله، وضرورة إلغاء تلك «المواصفات» والشروط التي تربط صحة الإيمان بصحة أعال قد يعجز عنها هؤلاء الذين دخلوا حديثًا في الإسلام.. فهم هنا يدعون إلى الاعتراف بإسلام من أسلم وأعلن إسلامه، وإلى إرجاء الحكم على صدق عقيدته إلى الله .. سبحانه .. فهو وحده ، صاحب السلطان على الضمائر والقلوب .. أي أنهم يوظفون فكرة الإرجاء الخدمة الجماهير، كما الضمائر والقلوب .. أي أنهم يوظفون فكرة الإرجاء الخدمة الجماهير، كما

وظفها سواهم من قبل لخدمة الأمراء والحكام..

وكان من بين « القراء والفقهاء » الذين شاركوا في هذه الثروة : أبو الصيداء صالح بن طريف ، وربيع بن عمران التيمى ، والقاسم الشيباني ، وأبو فاطمة الأزدى ، وبشر بن جرموز الضبى ، وخالد ابن عبد الله النحوى ، وبشر بن زنبور الأزدى ، وعامر بن بشير … أو قشير ـ الخجندى ، وبيان العنبرى ، وإسماعيل بن عقبة ، وثابت قطنة ، صاحب القصيدة الشهيرة التي سجل فيها فكر المرجثة عن الارجاء . .

ولقد تكررت للمرجئة ثورة ثانية في بخارى ، احتموا أثناءها بالمسجد الجامع يصيحون بأعلى أصواتهم : «أن لا إله إلا الله وأن محملًا عبده ورسوله ! « ، ولكن الولاة لم يصححوا إسلامهم ، بل شنقوا منهم أربعائة !

وفى البصرة تكررت المأساة عندما أمر الولاة بإجلاء الموالى عنها فحرجوا وعسكروا فى العراء يبكون وينادون: يا محمداه! يا محمداه! . وخرج إلى معسكرهم قراء البصرة يبكون معهم وينتصرون لهم!

ولقد أثمرت تلك الثورات الفاشلة التي أشعلها المرجئة شحنات من الغضب دفعت عظيم قبيلة الأزد الحارث بن سريج إلى الثورة والحنروج على هشام بن عبد الملك سنة ١١٦ هـ، وكان الرجل الثاني ف هذه الثورة هو الجهم بن صفوان ، وهو من أبرز مفكرى الجبر والإرجاء في الفكر الإسلامي على الإطلاق (١١٦) ..

か 歩 く

<sup>(</sup>۱۱۹) انظر (تاریخ الطبری) جمد ص ۳۵، ۱۹۷، ۱۹۷، و (السیادة العربیة والشیعة الاسرائیلیات) لفان فاوتن ص ۵۳، ۵۵، ۵۰، ۲۷ طبعة القاهرة سنة ۱۹۲۵م. وجال الدین القاسمی (تاریخ الجهمیة والمعتزلة ص ۷ ب محتابنا طبعة القاهرة سنة ۱۳۳۱ هـ. [ وانظر الفصل الدنی کتبناه عنهم بکتابنا إ تیارات الفکر الاسلامی و ص ۳۳ به ۱۶،

ثـورات الشيعــة

# ١ \_ الكيسانية:

وهم تيار الشيعة الذي قال بإمامة محمد بن على بن أبي طالب (المعروف بمحمد بن الحنفية) [ ٢١ - ٨١ هـ ٦٤٢ - ٧٠٠ م] .. وكانت ثورتهم في الكوفة بقيادة المختار بن أبي عبيد بن مسعود الثقفي

(۱ – ۱۷ هـ ۱۲۲ – ۱۸۷ م)، وهي ثورة استهدفت أولاً الانتقام لمقتل الحسين في كربلاء، والقصاص من محاربيه وقاتليه، ولقد أحرزت هذه الثورة، التي استمرت سلطتها في الكوفة ستة عشر شهرًا، نَجاحًا ملحوظًا في تحقيق ما قامت لتحققه من أهداف (۱۱۷).

#### ٢ ... الاسماعيلية:

وهى الفرقة التى تكونت بانشقاق حدث على الشيعة الاثنى عشرية، عندما قرر فريق منهم أن الإمامة بعد جعفر الصادق هى لابنه إسماعيل، ذى الصلات الوثيئة بالأوساط المتطرفة والثورية (١١٨)، وليست لموسى الكاظم الذى سار على نهج جعفر الصادق فى العزوف عن الثورة كعلريق للتغيير..

ولقد لعبت الشيعة الإسماعيلية هذه دوراً متعاظماً في مجال الحركات السرية والباطنية، فني المجال الفكرى خلطوا الفكر الاسلامي بأطراف من المواريث الفلسفية للأمم الأخرى، وفي المجال الاجتماعي تصدوا بالثورة لامتيازات الأرستقراطية الحاكمة وأصحاب الامتيازات، وضمت صفوف هذه الفرقة كُلاً من العرب والموالي

<sup>(</sup>۱۱۷) النوبختى (فرق الشيعة ) ص ۲۰ تحقيق ريتر, طبعة استأنبول سنة ۱۹۳۱ م. (۱۱۸) برنارد لويس (أصول الاسماعيلية ) ص ۱۱۱ طبعة القاهرة (دار الكتاب العربي . بدون تاريخ ) .

على السواء.. ولقد تفرعت عنها ، واتصلت بها ، دول وثورات وجمعيات وقيادات ، منها الثورة الفاطمية ودولتها .. وجماعة إخوان الصفاء وخلان الوفاء .. وكذلك القرامطة .

### ٣ ـ القرامطة:

وهم الذين ظلوا يمثلون الجناح المتطرف، أو اليسارى، فى الشيعة الإسماعيلية، وتميزوا بذلك بعدما أصبح للفاطميين دولة فرضت عليها رعيتها وظروف السلطة فيها الانتقال من مواقع الثوار إلى مصاف الحكام!

ولقد قامت للقرامطة دولة باليمن وما جاورها فى العقد الأول من القرن العاشر الميلادى ، وهاجمت جيوشهم أجزاء عديدة من الشام والعراق ، وحاولوا غزو مصر عدة مرات عندما حكمها الفاطميون . .

والذين أرخوا لفكرهم وثورتهم يغتلفون فى الوصف للنظام الاجتاعي الذي أقاموه .. فهم يتفقون .. والقول للإمام الغزالى .. على أن مبادئهم قد استهوت «الطبقات العاملة وأهل الصناعات والحرف! » .. ولكن البعض ينسب إليهم التحلل من تكاليف الشرع وفرائض الدين ، فنهم من يقول انهم رفضوا الصلاة ماداموا فقراء لا يملكون ، وأوردوا للدلالة على ذلك شعراً:

تلوم على ترك الصَّلاة حليلتى فقلت اغربي عَنْ ناظرى أنتِ طالق فواللهِ لا صليت للهِ مفلسًا

يصلى له الشيخ الجليل وفائق

لماذًا أصلى ؟ أين سغيى ومنزلى

وأين خيولي والحلي والمناطق؟!

أصلى ولا فتر من الأرض يحتوى

عمليه يميني؟ إنني لمنافق!

بلي. إن عليّ الله وسّع لِم أزل

أصلى له ما لاح في الجو بارق!

والبعض يقول: إنهم كانوا يكثرون من الصلاة، تعبُّداً ف رأى فريق، وسبيلاً لشغل أوقات عملهم فى أرض كبار الملاك بالصلاة بدلاً من خدمة أرض هؤلاء الملاك! أى نوعًا من الإضراب عن العمل بواسطة الحمسين صلاة التى فرضها زعيمهم على القرامطة الفلاحين ؟! ..

ولكن خصومهم وأنصارهم يتفقون على أنهم قد أقاموا نظامًا جاعيًا أصبحت فيه ثروة المجتمع ملكًا لمجموع أبنائه العاملين، وهم قد تدرجوا في الوصول إلى هذا الهدف حتى حققوه ووقفت الملكية الحاصة عند السلاح .. وشاركت المرأة في العمل والانتاج .. وكان نظامهم السياسي أقرب للجمهورية ، يساعد رئيسها مجلس (العقدانية) أي أهل الحل والعقد .. وفي مجتمع القرامطة امتنع الربا

والخمر (۱۱۹) .. وظل لمذهبهم الثورى أتباع ، حتى بعد زوال دولتهم ، إلى أن قضى عليهم أحد أثمة اليمن (ابن حميد الدين) واستولى على ماكان في حوزتهم من مخطوطات .

存 僚 特

<sup>(</sup>١١٩) المرجع السابق. ص ٢٠١، ٢٠١) المرجع

ثمورات المعتمزلة

مند النشأة الأولى لمدرسة المعتزلة فى النصف الثانى من القرن الأول الهمجرى ، وحتى قبل إطلاق اسم (المعتزلة) عليهم \_وكانوا يسمون قبل الانشقاق عن جهاعة الحسن البصرى ( ٢١ \_ ١١٠ هـ ، يسمون قبل الانشقاق عن جهاعة الحسن البصرى ( ٢١ \_ ١١٠ هـ ، ٢٤٢ \_ ٢٧٨ م) بأهل العدل والتوحيد \_ كانت معارضة السلطة الأموية إحدى المهام البارزة فى بنائهم الفكرى ونشاطهم العلمى ..

فنى تقويهم لأحداث التاريخ الإسلامى ــ وطلائع أنمتهم كانوا طلائع المؤرخين والرواة ــ أدانوا التحول الذى أحدثه الأمويون ونقلوا به نظام الحكم من خلافة شوروية إلى ملك عضود ، ومن ثم كانت الدولة الأموية ، فى مذهبهم ، دولة « متغلبة » على سلطة المسلمين ومغتصبة لسلطانها فأمراؤها « بغاة » يجب قتالهم حتى يفيئوا إلى أمر الله ، وبإستثناء عمر بن عبد العزيز ويزيد بن الوليد فإنهم «خلفاء» غير شرعيين ، وحتى عمر بن عبد العزيز فإن المعتزلة قد اعترفوا بخلافته لأنه اكتسب شرعيتها بعدله ، وإن كان قد تولاها بعهد أسلافه المظالمين المغتصبين . وكما يقول إمام المعتزلة عمرو بن عبيد : لقد الخذ عمر بن عبد العزيز الحام المعتزلة عمرو بن عبيد : لقد «أخذ عمر بن عبد العزيز الحلافة بغير حقها ، ولا استحقاق لها ، ثم

## استحقها بالعدل حين أخذها (١٢٠) ١٨

والمعتزلة ، كذلك ، قد أدانوا فكر «الجبر والإرجاء» ، الذي استندت إليه الدولة الأموية ، عندما جعلوا العدل \_الذي يعنى الإختيار والحرية والمسئولية \_ أصلاً من أصولهم الفكرية ، وعندما ربطوا بين الإيمان والعمل ، على نحو معتدل لا يصل إلى إفراط الحوارج ولا إلى تفريط المرجئة ..

ثم هم ـ وهذا هو المصداق العملى لأصالة فكرهم الثورى ـ قد شاركوا بالتأييد والإسهام فى النشاط الثورى الذى تفجر ضد الأمويين وضد العباسيين فى سبيل العدل والعودة إلى الشورى كفلسفة للحكم والحلافة كنظام إسلامى أصيل فى حكم مجتمع المسلمين.

# مع ابن الأشعث:

فنى ثورة عبد الرحمن بن الأشعث ( ٥٥ هـ ٧٠٤ م) ضد الحبجاج بن يوسف وخليفته عبد الملك بن مروان ، شارك أهل العدل والتوحيد فى العمل المسلح ، وذكرت لنا مصادر التاريخ وكتب المقالات أسماء عديد من قادتهم الذين شاركوا فى القتال إبان تلك الثورة ، من مثل : معبد الجهنى ، والجعد بن درهم ، وسعيد بن أبى

<sup>(</sup>١٢٠) (مروج الذهب) جد٢ ص١٥٢.

الحسن ـ أخى الحسن البصري (١٢١) ـ وغيرهم .

# ومع الحارث بن سريج :

وأسهموا فى الثورة التى قادها عظيم الأزد الحارث بن سريع ضد حكم هشام بن عبد الملك سنة ١١٦ هـ (٧٣٤م) وكانت مطالب هذه الثورة:

١ ــ العودة بنظام الخلافة إلى فلسفة الشورى والاختيار والبيعة
 الحرق ...

٢ ــ وتغيير العال على الأقاليم والأمصار ..

٣\_ وعزل رجال الشرطة .

٤ ــ وإشراك الناس في اختيار الولاة على الأقاليم .

## بقيادة زيد بن على :

على أن أولى الثورات التي شبّت ضد حكم بنى أمية بقيادة المعتزلة كانت تلك التي قادها زيد بن على ( ٧٩ ــ ١٢٢ هـ ٦٩٨ ــ ٧٤٠ م) بالكوفة ضد هشام بن عبد الملك سنة ١٢٢ هـ .

والبعض يظن أن هذه الثورة «زيدية » ــ نسبة إلى الشيعة

<sup>(</sup>۱۲۱) القاضي عبد الجماء (فضل الاعتزال وطبقات المعنزلة) ص ۳۲۰ طبعة تونس سنة ۱۹۷۲ م. و (تاريخ الطبرى) حد ۸ ص ۱۵۱ ـ ۱۵۲ (حمادث سنة ۱۰۲ هـ.) . و (تاريخ الجهمية والمعتزلة) ص ۵۵ .

الزيدية ـ وليست ثورة معتزلية لأن زيد بن على قد أصبح فيا بعد رأس الشيعة الزيدية وإمام فرقتهم الأول ـ ولكن هذا الظن لا أساس له من صدق التاريخ . . فلم تكن هناك فرقة زيدية يوم حدثت هذه الثورة ، ولم يكن زيد بن على سوى واحد من شباب آل البيت اعتنق مع نفر من أترابه العلويين مذهب المعتزلة ، لطابعه الثورى واتجاهه المناهض ، بالثورة ، لحكم نبى أمية ، في صورة انشقاق حدث في صفوف الشيعة الامامية عندما ناهض زعيمها جعفر الصادق اتجاه الثورة كسبيل للتغيير . .

فلقد كان جعفر الصادق يحذر شباب آل البيت النازع إلى الثورة ، ويقول لهم : «إن بني أمية يتطاولون على الناس ، حتى لو طاولتهم الجبال لطالوا عليهم ا وهم يستشعرون بغض أهل البيت ولا يجوز أن يخرج ـــ (يثوز) ــ واحد من أهل البيت حتى يأذن الله بزوال ملكهم » (١٢٢).

ولكن هذا النفر الثائر من شباب آل البيت دخلوا في الاعتزال واستقبلوا واصل بن عطاء (٨٠ ـ ١٣١ هـ ٧٠٠ ـ ٧٤٨ م) رأس المعتزلة ، وعقدوا معه مؤتمرًا بالمدينة دارت فيه مساجلات ومناظرات واتهامات بين جعفر الصادق وكل من واصل بن عطاء وزيد ابن على .

<sup>(</sup>١٢٢) الشهرستاني (الملل والنحل) جـ ٢ ص ٨٥ طبعة القاهرة سنة ١٣٣١ هـ.

جعفر: « إنك ، يا واصل ، أتيت بأمر تفرّق به الكلمة وتطعن به على الائمة ! » .

واصل: «إنك، ياجعفر، وانى الهمة، شغلك هم الدنيا فأصبحت به كلفاً، وما أتيناك إلا بدين محمد.. فإن تقبل الحق تسعد به، وإن تصدف عنه تبوًّ بإثمك !».

زيد بن على : \_ لجعفر \_ " إنه ما منعك من اتباع واصل إلا الحسد لنا ! (١٢٣) "

فزيد بن على: الجاعة، والفكر، والثورة: معتزلة، وكما يقول الشهرستانى: فإن زيد بن على قد «اقتبس الاعتزال من واصل ابن عطاء، وصارت أصحابه كلها معتزلة (١٢١١ ». بل لقد ظلت الزيدية، حتى بعد تبلورها كفرقة، معتزلية فيها يتعلق بالإصول وبعبارة الشهرستانى، أيضًا، فإنهم «فى الأصول يرون رأى المعتزلة ألمة الاعتزال أكثر من تعظيمهم حلو القذة بالقذة (١٢٥) ، ويعظمون ألمة الاعتزال أكثر من تعظيمهم ألمة أهل البيت (١٢٦) » من الشيعة الإمامية!

<sup>(</sup>۱۲۳) (فغمل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ۲۲۰. وابن المرتضى (باب ذكر المعتزلة ــ من كتاب المنية والأمل) ص ۲۱.۲۰ طبعة الهند سنة ۱۳۱٦ هـ.

<sup>(</sup>١٧٤) (الملل والنحل) جـ٣ ص ٨٣.

<sup>(</sup>١٢٥) القدة: ريشة السهم.

<sup>(</sup>١٢٦) (المثل والنحل) جـ ١ ص ١٦٧ طبعة القاهرة سنة ١٩٦١ م.

ذلك إلى اعتراف المعتزلة بإمامة زيد السياسية القائمة على البيعة التى عقدت له عندما فجّر ثورته ، الأمر الذى يؤكد العلاقة العضوية الكاملة بين هذه الثورة وبين الاعتزال .. فالقاضى عبد الجبار يتحدث عن ذلك فيقول : إن زيد بن على «كان صالحًا للإمامة لما أوتيه من الصلاح والعلم والفضل ، لأنه قد بايعه فريق من أهل العلم والفضل ، فيجب أن يكون إمامًا (١٩٧٧) » .

ونعن نستشف من نص البيعة التي بايع بها الثوار قائدهم أهم أسباب هذه الثورة فهي :

١ \_ تسمّدف التصدي للظلم وجهاد الظالمين.

٢ ـ والدفاع عن المستضعفين المظلومين.

٣ \_ وتوزيع الأموال بالعدل والمساواة بين المستحقين لها .

٤ ــ وإغلاق المعسكرات التي حشد الأمويون فيها الرجال بدعوى الفتح والغزو ، بينا كان الهدف الحقيق فتح جبهات خارجية تصرف الناس عن الوضع المتردى فى البلاد ! .

ه \_ والانتصار لآل البيت الدين بلغ التنكيل بهم على يد الأمويين حدُّ المأساة .

ذلك أن نص بيعة زيدكان يقول : « إنا ندعوكم إلى كتاب الله وسنّة نبيه \_ صلى الله عليه وسنّم \_ وجهاد الظالمين ، والدفاع عن

<sup>(</sup>١٢٧) (المُغنَى) جـ ٢٠ ق ٢ ص ١٤٩.

المستضعفين، وإعطاء المحرومين، وقسم هذا الفيء بين أهله بالسواء، ورد الظالمين، وإقفال المجمر (معسكرات الثغور في أطراف البلاد) ونصرة أهل البيت على من نصب لهم وجهل حقهم .. » (۱۲۸)

ويشهد لانبعاث هذه الثورة من فكر يؤمن بالقوة والعنف الثورى طريقًا للتغيير قول قائدها: «إنه لو لم أكن إلا أنا وابنى لخرجت (ثرت) - على هشام .. فليس الامام منا من أرخى عليه ستره - (تعريض بالاتجاهات غير الثورية) - وإنما الإمام من شهر سيفه ! (١٢٩) ».

ولقد استطاع الأمويون أن يصرفوا عن نصرة زيد الأشراف والملالة الأغنياء عندما هددوهم بمصادرة أموالهم إن هم استمروا على بيعتهم لزيد والثورة معه ، فلم يبق مع الثورة سوى الفقراء الذين لا يخشون المصادرات! والذين لا يجدون مصلحتهم في غير الثورة وهم الذين تحدث عنهم هشام بن عبد الملك في أمره إلى والى الكوفة يوسف بن عمر: إنه إذا تخلى الأشراف عن زيد ، فلن يواصل الثورة

<sup>(</sup> ۱۲۸ ) (تاریخ الطبری ) جـ۷ ص ۱۷۲ (أحناث سنة ۱۲۱ هـ ) .

<sup>(</sup>۱۲۹) ناجی حسن (ثورة زید بن علی) ص ۱۶۱ ، ۱۶۱ طبعة بغداد سنة ۱۹۶۱م.

معه سوى «الرعاع ، وأهل السواد \_ (الفلاحين)\_ ومن تنهضه الحاجة ! » (١٣٠)

ولكن نجاح خطة الأمويين لم يفت في عضد الثورة ، فقاد زيد رجاله وقاتل جيش بني أمية بشجاعة الأثمة وعزم الثوار ، وكان ينشد ، وهو مقبل على الاستشهاد ، قول الشاعر :

أذل الحيساة وعسز المات وكلاً أراه ظسعسامًا ويسيلاً فسإن كسان لابسد من واحمد فسيروا إلى الموت سيرًا جميلاً (١٣١١) ا

فقاتل مع رجاله ، من المعتزلة وأنصارهم ، حتى قُتل وقتل أغلبهم فدفنه أصحابه سراً ، ثم اكتشف الأمويون مدفنه ، فنبشوه وصلبوه ، واحتزوا رأسه فبعثوا به إلى هشام بن عبد الملك ، فنصبه على باب دمشق ، ثم طيف به فى المدن الكبرى ، كالمدينة ومصر زجرًا للثوار .. وبعد ذلك أُحرقت جثة زيد وألق برمادها فى نهر دجلة ! ..

<sup>(</sup>۱۳۰) (تاریخ الطبری) جد۷ ص۱۷۲ (أحفاث سنة ۱۲۱ هـ).

<sup>(</sup> ١٣١ ) أبن قتيبة (عيون الأخبار) مجلدًا ص ١٩١ طبعة القاهرة سنة ١٩٧٣ م.

### بقيادة يزيد بن الوليد:

وثورة ثانية كانت قيادتها للمعتزلة ، كهاكان الإعداد لها تحت قيادتهم وبإشرافهم .. وهي أولى الثورات التي تفجّرت ضد بني أمية في عاصمتهم دمشق ومعقل سلطانهم التقليدي بين أهل الشام ..

ولقد قاد هذه الثورة وتولى الخلافة بواسطتها الإمام المعتزلى يزيد ابن الوليد (٨٦ ـ ١٢٦ هـ ٧٠٥ ـ ٧٤٤ م). وهو من أمراء بنى أمية الذين اعتنقوا مذهب الاعتزال ، ولقد انتهت أحداثها بمقتل الحليفة الأموى الفاسق الماجن الوليد بن يزيد (٨٨ ـ ١٧٦ هـ الحليفة الأموى الفاسق الماجن الوليد بن يزيد (٨٨ ـ ١٧٠ هـ ٧٠٧ منعد أن حاصرته فى قصره القوات الثائرة التى زحفت على دمشق من المناطق الحيطة بها ، وبعد البيعة ليزيد ابن الوليد أعلن فى الناس العودة إلى الحلافة الشوروية ، وحق الناس فى خلع الإمام ، وفى العهد بالإمامة للأصلح لجا ، كما أعلن العدل بين الناس ، مسلمين وغير مسلمين «حتى يكون أقصاهم كأدناهم ، وحتى تستدر المعيشة بين المسلمين «حتى يكون أقصاهم كأدناهم ،

ولقد استمرت هذه الثورة ــ بعد نجاحها ــ حتى وفاة خليفتها يزيد ابن الوليد ، عندما انقض عليها المتربصون بها من أمراء بنى أمية بقيادة مروان بن محمد (آخر الحلفاء الأمويين) . .

ولم تكن القيادة فقط في هذه الثورة للمعتزلة ، بل كان ثوارها ومقاتلوها معتزلة أو تحت قيادة المعتزلة ومن المواطن والبلاد التي غلب

فيها فكر أهل الأعتزال .. بل لقد تجهز معتزلة العراق لنصرة هذه الثورة بالشام ، فقال عمرو بن عبيد لأصحابه فى البصرة «تهيئوا حتى تخرج إلى هذا الرجل فنعينه على أمره (١٣٢٠) » ..

ولقد أفاض المؤرخون فى الحديث عن الصلة العضوية بين هذه الثورة وتنظيم المعتزلة وكما يقول المسعودى: فلقد الآكان خروج – (ثورة) – يزيد بن الوليد، بدمشق، مع شائعة – (جمهور) – من المعتزلة وغيرهم.. على الوليد بن يزيد، لما ظهر من فسقه وشمل الناس من جوره.. والمعتزلة تفضل في الديانة سيزيد ابن الوليد على عمر بن عبد العزيز. وكان يزيد يذهب إلى قول المعتزلة وما يلهبون إليه فى الأصول الحمسة .. (١٣٣٠) المعتزلة على عمر بن عبد العزيز. وكان يزيد يذهب إلى قول المعتزلة وما يلهبون إليه فى الأصول الحمسة .. (١٣٣٠)

ولقد كان تقدير المعتزلة ليزيد بن الوليد ولامامته تقديرًا عظيمًا .. فهو الوحيد من خلفاء بنى أمية الذى تولى الحلافة بالبيعة والشورى لا بالتغلب والقهر أو الميراث .. ومن هنا فضّلوه حتى على عمر ابن عبد العزيز .. وهو قد أنقص مخصصات بنى أمية وأعطيات جيش الشام الأموى الذى كانت له الامتيازات منذ تأسيس الدولة الأموية ، ومن هنا سمى بالناقص! .. وهو قد سار فى الناس سيرةً عادلةً حتى لقد تحدث عنه إمام المعتزلة الزاهد عمرو بن عبيد فوصفه عادلةً حتى لقد تحدث عنه إمام المعتزلة الزاهد عمرو بن عبيد فوصفه

<sup>(</sup>١٣٢) (فضل الأعتزال وطبقات المعتزلة) ص١١٣.

<sup>(</sup>١٣٣) (مروج الذهب) جدم ص١٧٦، ١٧٧، ١٧٣.

بأنه : «الكامل ! .. عمل بالعدل ، وبدأ بنفسه ، وقتل ابن عمه فى طاعة الله ، وصار نكالاً على أهل بيته ، ونقص من أعطياتهم ما زادته الجبابرة ، وجعل فى عهده ــ (بيعته ) ــ شرطًا ــ (أى علَّق استمرارها على عدله وصلاحه ) ــ ولم يجعله جازمًا (١٣٤)

وإذا كان هذا هو وصف المعتزلة لعدل إمامهم هذا وقائد ثورتهم هذه ، فإن نصيب جثانه بعد نبش قبره قد كان : الصلب والتشويه بعد أن ولي الأمر مروان بن محمد .. ولكن ذلك لم يمنع المؤرخين حتى غير المعتزلة من حكاية القصص عن عدله وصلاحه وتقواه ، فابن قتيبة يقول : إن يزيد بن الوليد «كان محمود السيرة ، مرضيًا .. ويقال إنه مذكور في الكتب المتقدمة بحسن السيرة والعدل ، وفي بعضها : يا مبدد الكنوز ، يا سجادًا بالأسحار ، كانت ولا يتك رحمة ، ووفاتك فتنة ، أخذوك فصلبوك ! » (١٣٥) .

أما علماء النحو فقرنوا يزيد بن الوليد بعمر بن عبد العزيز ... (الأشيج)... واتخذوا منها مثالاً في دراساتهم النحوية فقالوا: «الناقص والأشيج أعدلا بني مروان (١٣٦) ! ».

<sup>(</sup> ١٣٤ ) ( فغمل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) ص ١١٣ .

<sup>(</sup>١٣٥) (المعارف) ص ٣٦٧ طبعة القاهرة سنة ١٩٦٠ م.

<sup>(</sup>١٣٦) الجاحظ (رسائل الجاحظ) جـ ١ ص ٨٣ (هامش) طبعة القاهرة سنة ١٩٦٤ م.

### بقيادة النفس الزكية:

وعندما اضطرب أمر الدولة الأموية سعى المعتزلة لطرح قضية الحلافة على عملى الأمة الإسلامية ، لاختيار خليفة يتولى أمرها بالبيعة والشورى ، حتى تعود الخلافة إلى سيرتها الأولى قبل أن يستبدل بها الأمويون ملكهم الورائى العضود . ورغم رفض الشيعة الإمامية لسعى المعتزلة هذا للأنهم يرون الحكم شأناً من شئون السماء تغتار له من يتولاه ، ولا شأن للبشر به فلقد أفلح المعتزلة فى جمع نفر كبير من أهل الحل والعقد بايعوا لإمام معتزلى من ثوار أهل البيت نفر كبير من أهل الحل والعقد بايعوا لإمام معتزلى من ثوار أهل البيت المعروف بالنفس الزكية (٩٣ ـ ٥٥ هـ ٧١٧ ـ ٧٦٧ م) ، فعقدت له البيعة عكة (١٣٧ . .

ولكن التيار الشعوبي في حركة الثورة ضد بني أمية ، والذي يقوده أبو مسلم الخراساني استطاع التغلب على التيار العربي ، فنقل السلطة من ملك بني أمية إلى ملك بني العباس ، وذلك عندما دّبر أبو مسلم قتل القائد العربي أبي سلمة حفص بن سليان الهمداني الحلال الذي كان يشارك أبا مسلم في قيادة الثورة .. فلقد كان هوى أبي سلمة مع العرب والحلافة الشورية ، بينا كان أبو مسلم يتحرك بأحقاد شعوبية ومواريث فكرية تنزع إلى وراثة الملك كا كان الأمر عند الفارسين!

<sup>(</sup>١٣٧) (تاريخ الطبري) جـ٧ صـ١٤٥ . ٢٤٥ (أحلمات سنة ١٤٤ هـ).

ولقد ظل فريق من المعتزلة \_ يقودهم إمامهم: النفس الزكية ـ يعضرون للثورة منذ أن اغتصب الأمر خلفاء بنى العباس. فلقد اختنى النفس الزكية مع أخيه إبراهيم عن أعين الدولة التى سعت فى طلبها، ودارت مطاردات وعاصرات جعلت حياتها ضربًا من القصص الأسطورى الذى حفلت به بعض مصادر التاريخ، وسجل هذا القصص الضرورات التى جعلتها يجوبان أنحاء الامبراطورية من العراق إلى المند، حتى لقد فقد النفس الغراق إلى المند، حتى لقد فقد النفس الزكية واحدًا من أبنائه الصغار عندما هوى الطفل من قمة جبل بالحجاز في إحدى المطاردات!

ولقد كانت للثورة ، عند المعتزلة ، شروط ، منها : وجود الإمام الذى بايعه الثوار ، وكان النفس الزكية \_ فى حالتنا هذه \_ هو الإمام .. ومنها «المحكن » ، بمعنى أن تكون إمكانيات الثوار بحيث تجعل من أملهم فى الانتصار أمرًا جائز التحقيق وفى حيز الإمكان .. وهم بذلك يميزون بين الثورة وبين المترد غير المدروس، والهبات والانتفاضات وحركات العصيان .. لقد اتفقوا على ضرورة «المتكن » والانتفاضات وحركات العصيان .. لقد اتفقوا على ضرورة «المتكن » قبل الثورة والخروج ، وإن كانوا قد اختلفوا فى حجم الإمكانيات الني بها يتحقق تمكن الثوار وفى نوع هذه الإمكانيات (١٣٨) .

<sup>(</sup>۱۳۸) (فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة) ص ۲۳۲. و (باب ذكر المعتزلة) حس ۲۴.

ولقد كان الخليفة العباسي أبو جعفر المنصور ( ٩٥ ــ ١٥٨ هـ ٧٧٠ - ٧٧٠ م) يدرك خطورة الثورة الكامنة التي يعمل في سبيلها النفس الزكية ، ويسمع عن انحياز قطاعات عريضة من الرأى العام لنصرته ، فني أعناق الكثيرين له بيعة بالخلافة .. صحيح أن الناس الذين بايعوا النفس الزكية قد اضطروا لبيعة المنصور ، لكن «الامام مالك » ( ٩٣ ــ ١٧٩ هـ ، ١٧٧ ــ ٥٩٥ م ) قد أفتى بأن يمين بيعتهم المنصور باطلة لأنها يمين إكراه ا .. بل لقد ذهبت قطاعات من الرأى العام إلى أن خلافة النفس الزكية وثورته وخروجه على المنصور هي من الأمور التي ذكرت في «الكتب القديمة » ، وشاع أنهم هي من الأمور التي ذكرت في «الكتب القديمة » ، وشاع أنهم ولذلك كله قرر المنصور إجهاض هذه الثورة القادمة قبل أن يتم لها الاستعداد ، واستخدم في ذلك خطة ذكية وبارعة ويحكمة تكونت من شعب ثلاث :

أولها: مطاردة قادة الثورة بجيش من العيون والجواسيس ، حتى عنعهم من الاستقرار الذي يتيح لهم الإعداد الهادئ للثورة.

وثانيها: توجيه قادة جيشه وكبار رجاله كى يتصلوا ، سراً بالنفس الزكية ، ليوهموه أن ولاءهم له ، وأنهم سينصرونه عندما يعلن ثورته ، الأمر الذى يؤدى إلى توهم وجود إمكانيات للثورة

<sup>(</sup>۱۳۹) (تاریخ الطبری) جـ۷ ص ۵۰۱ (أحداث سنة ۱۹۱ هـ).

لا وجود لها في الحقيقة ، وإلى اعتقاد تحقق شرط «التمكن» فتعلن الثورة قبل الأوان!

واللها: تضييق الحناق على النفس الزكية ، حتى لا يدع له خيارًا ، فإما أن يعجّل بالثورة ، وإما أن يقع في قبضة أعوان المنصور ..

ولقد أثمرت هذه الحنطة ، حتى اضطر النفس الزكية إلى تقديم موعد ثورته عن الأجل الذى سبق له الاتفاق عليه مع أخيه إبراهيم وبعبارة الطبرى ، «فلقد أحرج (النفس الزكية) حتى عزم على الظهور ! (۱۲۰۰) « فأعلن الثورة بالمدينة فى أول رجب سنة ١٤٥ هـ ( ٢٥٠ سبتمبر سنة ٢٥٠ م) وكان أخوه إبراهيم فى البصرة يجمع الثوار على البيعة له بالعراق ..

وعلى حين كان اللون الأسود شعار بنى العباس ، فإن البياض كان شعار هذه الثورة الاعتزالية التى تفجرت بالحجاز والعراق .. وأعلن النفس الزكية أن البيعة قد عقدت له ، وقال : «والله ما جئت وفى الأرض مصر \_ (بلد) \_ يعبد الله فيه إلا وقد أخذ لى فيه البيعة » ، وانعازت لنصرته قبائل المدينة وما حملها مثل : جهينة

<sup>(</sup> ۱۶۰ ) انظر فى ذلك ( سيول الأخباء ) مجلد ١ ص ٢٠٩ ، ( تاريخ الطورن ) ٢٠٣ ص ١٩٥ . ١٩٥ . ٢٥٥ . ١٥٥٩ . والأستفنهائي ( الأماني ) حـ ٢٤ ص ١٣١٤ طبعة دار الشعب ، القاهرة .

ومزينة ، وسليم ، وبنى بكر ، وأسلم ، وغفار .. النخ . بمن فيهم من أبناء المهاجرين والأنصار ، وشرع يرسل إلى المدن والأقاليم الرسل والولاة ...

وأدرك المنصور أن الخطر لا يكمن في المدينة ، حيث النفس المزكية ، بل في البصرة والعراق ، حيث إبراهيم بن عبدالله ابن الحسن ، لأن المدينة لا تملك إمكانيات الصمود للحصار ، فهي تعيش على المؤن التي تأتيها من مصر ، ولإملادات الرجال المقاتلين بها حدود . . فطلب إلى والى مصر أن يسدّ خليج أمير المؤمنين اللني كان قد حفره عمرو بن العاص كي تصل عن طريقه حبوب مصر للمدينة سنة ٢٣ هـ حتى لا يأتي إلى المدينة عون من أنصار النفس الزكية بمصر (١٤١) اكما منع عن ثوار المدينة الطعام والحبوب التي كانت تأتيها من الشام ، وذلك باغلاق طريقها عند وادي القرى (١٤١) ا وبعد ذلك أرسل لمحاصرتها جيشاً من جند خراسان يقوده عيسي بن موسى بن محمد بن على بن عبد الله بن العباس ومعه محمد بن أبي العباس السفاح . . وذلك على أمل ضرب أضعف بالعراق ! . .

<sup>(</sup>۱٤۱) القلقشندي (صبح الأعشى) جـ٣ ص ٢٩٨. طبعة دار الكتب، القاهرة. (١٤٢) (تاريخ الطبرى) جـ٧ ص ٧٧٥ (أحداث سنة ١٤٥ هـ).

وعندما اقترب الجيش الخراساني من المدينة ، شاور النفس الزكية أصحابه ، فأشار عليه البعض بمغادرة المدينة إلى مصر ، حيث الأنصار والرجال والامكانيات التي يستطيع بها مواجهة إمكانيات المنصور ، ولكن نفرًا من أصحابه ، ضيق الأفق أشاروا عليه بالبقاء بمدينة الرسول ، لأن الخروج منها كما قالوا فأل سيى ، ولأنها حصينة ، واستشهدوا على حصانتها بحديث رواه أحدهم عن الرسول عليه الصلاة والسلام - : « رأيتني - (أي في المنام) - في درع حصينة ، فأولتها : المدينة ا » ..

وفى الثانى عشر من رمضان سنة ١٤٥ هـ بدأ حصار الجيش للمدينة بالخيل والرجال والسلاح ، وترك ناحية منها دون حصار كى تكون بابًا لمن يريد مغادرتها والتخلى عن ثورتها! ..

ولما أدرك النفس الزكية حرج موقفه ، النابع من ضعف مركز المدينة وإمكانياتها ، أحل الناس ... إن رغبوا ... من يمين البيعة له فلم يبق معه من المائة ألف اللين ثاروا خلفه إلا القادة والصادقون فى المثورة والحروج !

وبعد يومين من الحصار اشتعل القتال ، ودارت معركة استبسل فيها النفس الزكية وأصحابه على النحو الذى ذهب أسطورة فى أحاديث الملاحم والاستشهاد ، فظلوا يقاتلون تحت راياتهم ، التى كتبوا عليها شعار النبي يوم حنين : «أحد ، أحد ا » ، حتى قتلوا عن

بكرة أبيهم أ .. وعندما انتهت المعركة قطع الجند الخراساني رأس النفس الزكية وأرسلوه للمنصور، حيث أمر بالطواف به في الأمصار والأقاليم ، ثم صُلبت جثته وجثث أنصاره صفين على الطبريق ما بين «ثنية الوداع» حتى دار عمر بن عبد العزيز، وأمام كل صليب حارس يحول بين الجثة وبين من يريد دفنها ، ولما تأذى الناس من الرائحة ، بعد ثلاثة أيام ، أمر عيسى بن موسى بجثث الثوار فألقيت من قة جبل «سلع لتسقط في «المفرح» ، مقبرة اليهود (١٤٢) !

# بقيادة إبراهيم بن عبد الله بن الحسن:

وعندما بلغت ثوار البصرة أنباء هزيمة ثورة المدينة ومقتل النفس الزكية وأنصاره ، لم يتراجعوا ، بل ازدادوا يقينًا بصدق موقفهم ووجوب ثورتهم على العباسيين ، لأن من يقتل إمامًا كالنفس الزكية لابد أن تكون الثورة ضده واجبًا من الواجبات ! .. وبعبارة الطبرى ، فإن إبراهيم بن عبد الله بن الحسن لما أتاه نعى أخيه «أخبر الناس .. فازدادوا في قتال أبي جعفر بصيرةً ! » وخرجوا يريدون قتال المنصور ، بعد أن عقدوا البيعة بالخلافة والإمامة لإبراهيم ..

ولقد نجح الثوار في بسط سيطرتهم على البصرة والأهواز وفارس وأكثر ريف العراق ـــ (السواد)ــ وأقاموا في تلك المناطق جهاز

<sup>(</sup>۱۶۳) المصدر السابق. جـ٧ ص ۷۷۷ ــ ۵۸۵ ، ۵۸۰ ، ۹۹۰ ، ۹۹۰ ، ۹۹۰ ـ ۱۶۳ ) . ۲۰۳ ، ۲۰۱ (أحداث سنة ۱۶۵ هـ).

دولتهم المسكرى والإدارى والمالى ، وفى هذا الجهاز تولى قادة المعتزلة أهم المسئوليات. فالأشعرى يقول إن جمهور جيش هذه الثورة تألف « من المعتزلة وغيرهم من الزيدية (١٤٤) » .. وقيادة الشرطة فى هذه الدولة تولاها من المعتزلة إبراهيم بن نميلة العبشمى ، الذى كان نائبًا للإمام إبراهيم بن عبدالله بن الحسن .. كما تولوا مناصب القضاء ، وحمل راية القتال ، وقيادة مقدمة الجيش الذى حارب جيش المنصور ..

ولقد وجه المنصور إلى هؤلاء النوار قائده الذى هزم ثورة المدينة ، عيس بن موسى ، والتق الجيشان على أرض البخمرى المدينة ، عيس بن موسى ، والتق الجيشان على أرض البخمرى على بعد ستة عشر فرسخًا من الكوفة ، وكاد النصر أن يكون من نصيب الثوار ، حتى لقد أخذ جيش بنى العباس يهم بالفرار . ولكن سهمًا طائشًا أصاب إمام الثوار ، الذى كان قد تخفف من «الزرد» الذى يعمى صدره ، بسبب شدة الحر ، فعانق فرسه وتقهقر ، فانتهزها جند عيسى بن موسى واستداروا فهاجموا الثوار الذين أربكت إصابة إمامهم صفوفهم وشغلتهم عن مواصلة مطاردة الخصوم . فتحول النصر الوشيك إلى هزية ، عندما قتل إبراهيم الخصوم . فتحول النصر الوشيك إلى هزية ، عندما قتل إبراهيم وقتلت المعتزلة بين يديه صبرًا (١٤٥٠) »! قبل خمس ليال من نهاية

<sup>(</sup>١٤٤) (مقالات الإسلاميين) جدا ص ١٥٤.

<sup>(</sup>١٤٥) المصدر السابق, جدا ص ١٥٤.

شهر ذى القعدة سنة ١٤٥ هـ ، بعد اندلاع ثورتهم فى العراق بثلاثة أشهر إلا خمسة أيام !

أما الذين نجوا من القتل ، فإنهم هاجروا إلى بلاد المغرب حيث أسهموا في نشر الاعتزال هناك ، وكونوا فرقة سميت «الواصلية » ... نسبة إلى واصل بن عطاء ... قادت وشاركت في أحداث المغرب وثوراتها لعدة قرون ..

## مع الزيدية:

وإذا كانت ثورة المعتزلة سنة ١٤٥هـ قد مثلت نهاية ثوراتهم الكبرى، بسبب التقارب الذى تم بين العباسيين وفكر المعتزلة خاصة فى عهود المأمون (١٩٨ ـ ١٩٨ هـ، ١٩٨ هـ، ١٩٨ ـ ١٩٨ والواثق (٢٢٨ والمعتصم (٢١٨ ـ ٢٢٨ م) والواثق (٢٢٨ والمعتصم (٢١٨ ـ ٢٢٨ م)، وبسبب نمو القسمة الفلسفية فى فكرهم، مما استدعى انصراف العامة وقود الثورة ـ عن المعتزلة فكرهم الأصحاب الحديث الد. فإن ولاء المعتزلة للثورة، فكرًا وعملاً، ظل قائمًا، واستمر متمثلاً فى مناصرة فريق منهم، وهم مدرسة المعتزلة البغداديين، لثورات الزيدية، التى أخلت تتبلور كفرقة ثورية جعلت الخروج ـ (الثورة) ـ من شروط الامام، وهي الثورات التي قادها عمد بن إبراهيم بن طباطبا (١٩٩ هـ الثورات التي قادها عمد بن إبراهيم بن طباطبا (١٩٩ هـ المدين) . وعمد بن القاسم بن عمر بن على بن الحسين الحسين المدين ا

(۲۱۹هـ) الذى ثار ببلاد الطالقان بخراسان ـــويحيى بن عمر (۲۱۹هـ) بالكوفة . وكذلك ثورتهم التى بنت دولةً زيدية فى طبرستان (۲۵۰هـ) وفى صنعاء (۲۸۸ هـ).

#### \* \*

هذه نماذج من الثورات التي قادها المعتزلة ضد بني أمية وبني العباس. وهي نماذج تأتي مصداقًا لقولنا: إن هذه المدرسة الفكرية قد مارست السياسة ، كما احترفت الفكر الفلسني وأبدعت في تراثنا علم الكلام ، وإنهم قد أسسوا إيمانهم بالثورة ، كسبيل للتغيير ، على القاعدة العامة التي تدعو إلى الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر واستدلوا ، فها استدلوا ، بقول الله ـ سبحانه ـ : « وتعاونوا على البر والتقوى (۱۴۱) » وقوله : « فقاتلوا التي تبغى حتى تفيء إلى أمر الله (۱۲۷) » وقوله لإبراهيم عندما سأل عن مكان ذريته من ولاية الأمر « لا ينال عهدى الظالمين (۱۴۸) » ا

بل لقد بلغ إيمان المعتزلة بالثورة وضرورتها إلى الحد الذي أوجبوا فيه تأييد الثائرين ضد الجور والظلم حتى ولوكان هؤلاء ضالين في عقيدتهم الدينية بسبب شبهات عرضت لهم في فهم الدينية بسبب شبهات عرضت لهم في فهم الدين

<sup>(</sup> ٢٤١ ) المائدة : ٢ .

<sup>(</sup>١٤٧) الحجرات : ٩.

<sup>(</sup>١٤٨) البقرة : ١٧٤,

واجبة حتى «وإن كانوا ضالين في عقيدة اعتقدوها بشبة دينية دخلت عليهم » « لأن الضال بشبهة أعدل وأقرب إلى الحق من الفاسق الجائر الذي تغلّب على الحكم واغتصب أمر المسلمين دون شبهات » .. ومن هنا كان تأييد المعتزلة لثورات الخوارج ضد الأمويين! (١٤٩) .. وقولهم إن ثورات الخوارج قد نبعت من إيمانهم بوجوب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، الذي هو أصل شريف بل « أشرف من جميع أبواب البر والعبادة (١٥٠) ا » .

ولعُلنا إذا شننا نصّا بجدد موقف المعتزلة المنحاز إلى الثورة فإن كلات القاضى عبد الجبار تأتى نموذجًا جيد الدلالة ، فهو يقول : « وما يحل لمسلم أن يخلى أئمة الضلالة وولاة الجور إذا وجد أعوانًا ، وغلب فى ظنه أنه يتمكن من منعهم من الجور ، كما فعل الحسن والحسين ، وكما فعل القراء حين أعانوا ابن الأشعث فى الخروج على عبد الملك بن مروان ، وكما فعل أهل المدينة فى وقعة الحرة ، وكما فعل عمر أهل مكة مع ابن الزبير حين مات معاوية ، وكما فعل عمر بن عبد الملك ، فيما أنكروه من المنكر .. » (١٥١)

<sup>(</sup>١٤٩) (شرح تهج البلاغة) جده ص ٧٨ ، ٧٩.

<sup>(</sup> ١٥٠ ) المصدر السابق جـ ١٩ ص ٣١١ .

<sup>(</sup>١٥١) (تثبيت دلائل النبوة) جـ ٢ ص ٧٤ه . ٥٧٥.

فهو هنا يحدُّد موقف المعتزلة مع وجوب الثورة ، عند التمكن وغلبة الظن في الانتصار ، ويجعل هذا الموقف الثوري الامتداد الطبيعي للتراث الثوري في تاريخ الإسلام ومواقف المسلمين الثوار ...

\* \* \*

ثمورة الزنسج

منذ عهد المتوكل العباسي ( ٢٣٢ ... ٢٤٧ هـ ، ٨٤٧ مـ ٨٦١ مرا منذ عهد المتوكل العباسي ( ٢٣٢ ... ٢٤٧ هـ ، ١٤٨ مرا في الدولة واستأثروا بالعطاءات والاقطاعات ، واستبدوا بسلطات الخلافة حتى صاروا يولون ويعزلون الخلفاء كما يريدون ، بل ويسجنون ويسمون ويقتلون من لا يحقق مطامحهم ومطامعهم من الخلفاء ..

ولقد حاول بعض الخلفاء أن يستردوا لمنصب الخلافة سلطانه وأن يستندوا في معارضة القادة الأتراك إلى تأييد شعبي بمهادنة العلويين الثوار وإقامة قدر من العدل والانصاف بين الرعية .. حاول ذلك الخليفة المنتصر بالله (٧٤٧ – ٧٤٨ هـ ، ٨٦١ – ٨٦١ م) ، والمهتدى بالله (٢٥٥ – ٢٥٦ هـ ، ٨٦٩ م) ولكن الأتراك غلصوا منهما بالسم والعزل والقتل! ..

وعندما سندت سبل الإصلاح أمام الراغبين فيه أقبل الناس على الثورة ، طريقا لم يجدوا أمامهم سواه للتغيير ، فكان أن قامت عدة حركات ثورية ، يقودها ثوار علويون ...

فنى (سنة ٢٤٨ هـ سنة ٢٦٦ م) ثارت الكوفة ، بزعامة أبى الحسن يحيى بن الحسين بن عبد الله بن إسماعيل ابن عبد الله بن إسماعيل ابن عبد الله بن جعفر بن أبى طالب ..

وفى (سنة ٢٥٠ هـ سنة ٨٦٤ م) ثارت طبرستان ، بقيادة الحسن بن زيد بن محمد بن إسماعيل بن الحسن بن زيد بن الحسن ابن على بن أبى طالب ، وامتدت الثورة إلى جرجان ، واستمرت دولتها حتى سنة ٢٧٠.هـ سنة ٨٨٣ م.

وثارت «الرى»، بزعامة محمد بن جعفر بن الحسن، بهدف الانضام إلى ثورة طبرستان. ثم تكررت ثورتها، بعد الاخفاق بقيادة أحمد بن عيسى بن على بن الحسن بن على بن الحسن بن على بن أبى طالب.

وثارت قزوين ، بقيادة الكركى (الحسن بن إسماعيل بن محمد ابن عبد الله بن على بن الحسين بن على بن أبى طالب).

وثارت الكوفة ، بزعامة الحسين بن محمد بن حمزة بن عبد الله ابن الحسن بن على بن أبي طالب ..

على أن أخطر الثورات التي شهدها العصر العباسي كانت هي الثورة التي قادها على بن محمد ( ٢٧٠ هـ ٨٨٣ م ) ، والتي بدأت في البحرين سنة ٢٤٩ هـ ٢٨٣ م ، وهي التي اشتهرت باسم (ثورة الزنج)..

وكان قائد هذه الثورة على بن محمد بن أحمد بن على ابن عيسى بن زيد على بن الحسين بن على بن أبى طالب سشاعراً وعالماً ، يمارس ، فى «سامراء» ، تعليم الخط والنحو والنجوم (١٥٢) .. وكان واحدًا من المقربين إلى الحليفة المنتصر بالله . ولما قتل الأتراك المنتصر ، بالسم ، ومارسوا السجن والنبى والاعتقال والاضطهاد لحاشيته ، كان على بن محمد ضمن المعتقلين .. ثم حدث تمرد من فرقة «الجند الشاكرية » ببغداد ، شارك فيه العامة ، واقتحم المتمردون السجون فأطلقوا سراح من فيها ، ومنهم على بن محمد الذي غادر بغداد إلى «سامراء » ومنها إلى البحرين حيث دعا إلى الثورة ضد الدولة العباسية الواقعة تحت سيطرة الجند الأتراك .

### دور العرب في الثورة :

وبالرغم من اشتهار هذه الثورة « بثورة الزنج » ، إلا أنها لم تكن ثورة عنصرية ولا خاصة للزنج وحدهم ، ولم تقف أهدافها عند المطالبة بتحرير العبيد أو تحسين ظروف عملهم .. فقائد هذه الثورة عربي ، وعلوى \_رغم تشكيك خصومه في صحة نسبه العلوى \_ وأغلب قوادها كانوا عرباً كذلك ، مثل : على بن أبان المهلبي وسلمان بن موسى الشعراني ، وسلمان بن جامع ، وأحمد بن مهدى الجبائي ، ويحيى بن محمد البحراني ، ومحمد بن سمعان .. الخ .

<sup>(</sup>۱۵۲) تاریخ الطبری جـ ۹ ص ٤١٠.

وعلى امتداد السنوات السبع الأولى من عمر هذه الثورة ( ٢٤٩ ـ ٢٥٥ هـ ) كان جمهورها وجندها ومحيطها عربيًا خالصًا .. فهى قد بدأت فى مدينة « هجر» ، أهم مدن البحرين ، ثم فى «الأحساء» بين أحياء « بنى تميم » و « بنى سعد » .. ثم فى بادية البحرين ، وسط عربها .. وفى هذا المحيط العربي قامت سلطة هذه الثورة ، و « دولتها » وحدثت الحروب بينها وبين جيش الدولة العباسية .. ويصف الطبرى سلطة على بن محمد فى هذا المحيط العربي ، فيقول : « لقد أحله أهل البحرين من أنفسهم محل النبي ! العربي ، فيقول : « لقد أحله أهل البحرين من أنفسهم محل النبي ! السلطان بسببه (١٥٠٠) ! ) .

وفى موقعة «الردم» ، بالبحرين أحرزت الدولة انتصاراً مؤثراً ضد الثورة ، فانسحب على بن محمد إلى البصرة ، ونزل هناك بين عرب بنى ضبيعة \_(من نزار بن معد بن عدنان) \_ فدعاهم للثورة ، فتبعوه ، وكان منهم عدد من قادة دولته وجيشه (١٥٠١) .. ولما طاردته الدولة ، وألقت القبض على أغلب أنصاره ، ووضعتهم فى السجون ، مع ابنه الأكبر وابنته وزوجته .. غادر على بن محمد البصرة إلى بغداد ، فأقام بها عاماً ..

<sup>(</sup>١٥٣) المصدر السابق: جـ٩ ص ١١٤، ١١١.

<sup>(</sup> ١٥٤ ) المصدر السابق: جد ٩ ص ١١١.

وفى سنة ٢٥٥ هـ سنة ٢٦٩ م حدثت بالبصرة فتنة بين طائفتين من جندها ، « الجند البلالية » و « الجند السعدية » ، وأسفرت هذه الفتنة فيا أسفرت عن إطلاق سراح السجناء ، ومنهم أنصار على ابن محمد ، فغادر بغداد ، ووصل إلى ضواحى البصرة ليواصل ثورته من جديد ! . . وفي هذا التاريخ بدأ أول انعطاف للثورة نحو الزنج أى بعد قرابة السبع سنوات من قيامها ! . .

# مكان الزنج في الثورة:

كانت البصرة أهم المدن في جنوب العراق ، وكانت جنوب العراق مشحونة بالرقيق والعمال الفقراء اللين يعملون في بجارى المياه ومصابها ، ويقومون بكسح السباخ والأملاح الناشئين من مياه الخليج ، وذلك تنقية للأرض وتطهيرا لها ، كي تصبح صالحة مُعدة للزراعة ، وكانوا بنهضون بعملهم الشاق هذا في ظروف عمل قاسية وغير إنسانية ، وتحت اشراف وكلاء غلاظ قساة ، ولحساب ملاك الأرض من أشراف العرب ودهاقنة الفرس .. وبعض هؤلاء العبيد كانوا مجلوبين من أفريقيا السوداء وهم الزنيج وبعضهم نوبيون وآخرون قرماطيون ، أما فقراء العرب فكانوا يُسمون الفرائيين .

وشرع على بن محمد يدرس حالة هؤلاء الرقيق ، ويسعى لضمهم لثورته ، كى يحررهم ويحارب بهم المدولة العباسية .. وكان أول زنجى ينضم إليه هو ريحان بن صالح ، الذى أصبح من قادة الحرب

والثورة ، ويقول ريحان عن نقائه الأول بقائد الثورة : «لقد سألني عن غلمان المسورجيين ـ (العاملين في مسايل المياه ومجاريها) ـ وما يجرى لكل جماعة منهم من الدقيق والسويق والتمر ، وعمن يعمل في الشورج ، (مسايل المياه) ـ من الأحرار والعبيد . فأعلمته ذلك ، فدعاني إلى ما هو عليه ـ (أي إلى الثورة) ـ فأجبته . فقال لى : احضر من قدرت عليه من المغلمان ، وستكون قائدًا لمن البعك منهم ! أن (١٥٥) .

وأخذ على بن محمد ينتقل ، مع قادة ثورته ، بين مواقع عمل الرقيق والفراتيين ، ويدعوهم إلى الثورة والهرب إلى معسكره وترك الخضوع لسادتهم ، فاستجابت لدعوته جهاهير غفيرة من الزنج والنوبة والقرماطيين والفراتيين ، وانضموا إلى العرب والأعراب الذين تبعوه من جنوبي العراق . ولقد فشل وكلاء الزنوج في الحيلولة بينهم وبين الالتحاق بمسكر الثائرين ، فكانوا يجبسونهم في البيوت ويسدون أبوابها ومنافذها بالطين ؟! . ويصف ابن خلدون اقبال الزنج على الثورة ، وزحفهم للقاء قائدها فيقول : «لقد تسايل إليه الزنج على واتبعوه ! » (١٥٦) .

ولقد أعلن على بن محمد أن هدفه، بالنسبة للزنج والعرب

<sup>(</sup>۱۵۵) ابن أبی الحدید (شرح نهیج البلاغة) ح ۸ ص ۱۳۲ . (۱۵٦) (العبر) مجلد ٤ ص ۱۹ . طبعة بولاق سنة ۱۲۸٤ هـ .

الفقراء الذين يعملون في اصلاح أرض العراق الجنوبي ، هو : ١ ــ تحرير الرقبق من العبودية .. وتحويلهم إلى سادة لأنفسهم ..

٢ ــ واعطاؤهم حق امتلاك الأموال والضياع .. بل ومناهم بامتلاك
 سادة الأمس الذين كانوا يسترقونهم ! ..

٣ ــ وضمان المساواة التامة لهم فى ثورته ودولته التى تعمل من أجل:
 نظام اجتماعى هو أقرب إلى النظم الجماعية التى يتكافل فيها
 ويتضامن مجموع الأمة (١٥٧).

ونظام سياسى يرفض الخلافة الوراثية لبنى العباس، والتى أصبحت أسيرة بيد قادة الجند الأتراك.. ويقدم بدلاً منها دولة الثورة التى أصبح على بن محمد فيها أميرًا للمؤمنين.

ولقد استطاعت الثورة أن تكتسب ، أكثر فأكثر ، ثقة جهاهير الزنج وفقراء العرب ، الذين كانوا أشبه ما يكونون بالرقيق وبالذات في ظروف العمل وشروطه . وبخاصة بعد أن رفض قائد الثورة مطالب الأشراف العرب والدهاقين والوكلاء بأن يرد عليهم عبيدهم لقاء خمسة دنانير يدفعونها عن كل رأس ! . لقد رفض على بن محمد هذا العرض ، بل وعاقب هؤلاء السادة والوكلاء

<sup>(</sup>١٥٧) يشبه نظام الملك الفلسفة الاجتماعية والتنظيم المالى لثورة الزنج « بالمزدكية » التي قامت على « الاشتراك العمومي » في ثروة المجتمع . أنظر (سياسة نامة) ص ٢٨٥ .

فطلب من كل جهاعة من الزنج أن يجلدوا سادتهم ووكلاءهم القدامي ! ..

وزاد من اطمئنان الزنج للثورة ما أعلنه قائدها من أنه « لم يثر لغرض من أغراض الدنيا ، وإنما غضبًا لله ، ولما رأى عليه الناس من الفساد » . . وعاهدهم على أن يكون ، فى الحرب ، بينهم « أشارككم فيها بيدى ، وأخاطر معكم فيها بنفسى » بل قال لهم : « ليُحِطُ بى جهاعة منكم ، فإن أحسوا منى غدرًا فتكوا بى ! ؟ » . .

وبهذه الثقة تكاثر الزنج في صفوف الثورة وفي كتائب جيشها بل وانضمت إليها الوحدات الزنجية في جيش الدولة في كلَّ موطن التقى فيه الجيشان (١٥٨) ١. حتى لقد سُميت ، لذلك ، بثورة الزنج ، واشتهرت بهذا الاسم في مصادر التاريخ.

#### دولة الثورة:

وفى عشرات المعارك التى قامت بين الدولة العباسية وبين ثورة الزنج ، كان النصر ، غالبًا ، للثورة على الدولة .. وتأسست ، كثمرة لهذه الانتصارات ، للثورة دولة ، قامت فيها سلطتها ، وطبقت بها أهدافها ، ونفذ فيها سلطان على بن محمد .. ولقد بلغت دولة الثورة

<sup>(</sup>۱۵۸ ) (تاریخ الطبری) جـ ۹ ص ۱۰ تـ ۱۵ ، ۱۸ ، ۱۹ ، ۱۹ ، ۲۲ ، ۲۲۵ ، ۲۲۵ ، ۲۸۵ ) (۱۹ ، ۱۸ ، ۱۹ ، ۲۸ ) جلد ۶ ص ۱۸ ، ۱۹ .

هذه درجة من القوة فاقت بهاكل ما عرفته الخلافة العباسية قبلها من أخطار وثورات. والمؤرخون الذين كانت الدنيا عندهم هي الامبراطورية العباسية، قالوا: إن الزنج قد «اقتسموا الدينا!.. واجتمع إليهم من الناس ما لا ينتهي العد والحصر إليه! » وكان عال الدولة الثائرة يجمعون لعلى بن محمد الخراج «على عادة السلطان! » حتى لقد «خيف على ملك بني العباس أن يذهب وينقرض! » (١٥٩).

ولقد أقام الثوار لدولتهم عاصمة ، سمّوها (المختاره) أنشئوها إنشاء في منطقة تتخللها فروع الأنهار. كما أنشئوا عدة مدن أخرى وضمت دولتهم مدنًا وقرى ومناطق كثيرة ، مثل: البحرين . والبصرة . والأبلة . والأهواز .. والمقادسية .. وواسط . وجنبلاء .. ورامهرمز .. والمنبعة .. والملار .. وتستر .. والبطيحة .. وخوزستان .. وعبادان .. وأغلب سواد العراق .

ولقد استمرت الحرب بين دولة الثورة هذه وبين الخلافة العباسية لأكثر من عشرين عامًا ، بلغ العنف فيها ، من الجانبين ، حدًا لم يسبق له مثيل ، حتى ليقول المؤرخون الذين يتواضعون بأرقام القتلى في هذا الصراع بأنهم بلغوا نصف مليون قتيل! أما غيرهم فيقول: إن العد قد عجز عن إدراك رقم الضحايا!..ويعلق المسعودى

<sup>(</sup>١٥٩) (شرح نهج البلاغة) جـ ٨ ص ١٦٤ ، ١٦٥.

فيقول: « إن كلا الفريقين يقول في ذلك ظنًا وحدسًا ، إذ كان القتل في هذا القتال شيئًا لا يُدرك ولا يضبط » (١٦٠٠).

ولقد ألقت الحلافة العباسية بكل ثقلها في المعركة ضد الثورة وكرّست كل إمكانياتها للجيش والقتال . وبعد أن عهد الحليفة المعتمد (٢٥٦ ـ ٢٧٩ هـ ، ١٨٠ ـ ١٩٨ م) ، بالقيادة إلى أخيه الموفق . تعول قائد الجيش إلى خليفة حقيق ، وتحولت المدينة التي بناها تجاه عاصمة الثوار ، والتي سمّاها (الموفقية ) ، إلى العاصمة الخوام ألى بيت مالها كل خواج البلاد ، وتصدر منها الأوامر إلى كل الولاة والعال بأن يقدموا للجيش كل ما لديهم من إمكانيات ، حتى لقد حاول «المعتمد» الفرار من سامراء إلى مصر فألقوا القبض عليه وأعادوه إلى قصر الخلافة شبه سجين ! . .

ولقد رجمت كفة الجيش العباسي بما احتشد له من فرسان وسفن وعتاد .. فأحرز عدداً من الانتصارات على جيش الزنج وبدأ حصاراً لعاصمتهم استمر أربع سنوات ا .. وكانت مصر قد استقلت عن الخلافة تحت حكم أحمد بن طولون (۲۲۰ موده ٢٧٠ هـ ، م٢٥ م ما وكان لها جيش قوى بالشام يقوده لؤلؤ ، غلام ابن طولون ، فخان سيده وانضم إلى جيش الدولة المحتشد لقتال الثوار ، وعند ذلك تمكن الموفق من اقتحام

<sup>(</sup> ١٦٠ ) ( مروج الذهب ) جـ ٢ ص ٤٧٩ .

(المختارة)، وهزيمة الثورة، التي بدأت سنة ٢٤٩ هـ وظلت قائمة تقاوم حتى أول صفر سنة ٢٧٠ هـ (١٠ أغسطس سنة ٨٨٣ م).. فكانت أطول ثورات العصر العباسي وأخطرها..

\* \* \*

تياران : مع الشورة .. وضدها هكذا رأينا: الخوارج، وتياراً من تيارات الإرجاء، والمعتزلة ثم الزيدية والعلويين، وبعضًا من فرق الشيعة الإمامية، مثل الإسماعيلية، وكذلك الكيسانية، تجمع كلها، فكرًا وعملاً، على ضرورة اللجوء إلى الثورة والعنف الثورى ــ (السيف) ــ كسبيل لازالة الظلم والجور والفساد، وبناء المجتمع الذي يوفر للمسلمين العدل والفضيلة والأمان. ولم يشذ عن هذا الاتجاه الثورى، في القرن الهجرى الأول، إلا أحد تيارات المرجئة، الذي ناصر أو برر للأمويين، وإلا شيعة جعفر الصادق الذين علقوا الساح باستخدام العنف الثورى ــ (السيف) ــ على ظهور إمامهم المنتظر الذي سيخرج العلا الأرض عدلاً بعد أن مُلئت جوراً.. ا (١٦١١).

ولقد ظلت الشيعة الاثنا عشرية على موقفها المناهض للثورة .. بينا حمل التيار الفكرى الذي عُرف « بأهل الحديث » وكذلك نفر

<sup>(</sup>١٦١) (مقالات الإسلاميين) جـ ٢ ص ١٤٠. والطوسي (تلخيص الشاق) جـ ١ ق ٢ ص ١٥٨. طبعة النجف سنة ١٣٨٣ هـ.

من التيار الأشعرى فكر المرجئة الذين ناهضوا الثورة ونهوا عن استخدامها في النهي عن المنكر، والتغيير..

ولم ينكر هذا الفريق وجوب النهى عن المنكر، فهو ثابت - بالكتاب والسنة، ولكنهم حصروا وسائل النهى عن المنكر في اللسان والقلب، دون اليد، فضلاً عن السيف، خصوصًا إذا ما ترتبت على وسائل «الفعل» هذه تضحيات. !

فأصحاب الحديث ، وأبرز أثمتهم أحمد بن حنبل (١٦٤ – ٢٤١ هـ ، ٢٤٠ هـ ، ٢٤١ هـ ، ٢٤٠ هـ ، ٢٤١ هـ الفكرية ، بتحريم السيف ـ (الثورة المسلحة) وانكار الخروج المسلح على أثمة الجور وظلمة الحكام ، وقالوا : إن السيف باطل ، ولو قتلت الرجال وسبيت الذرية ، وأن الإمام قد يكون عادلاً ، ويكون غير عادل ، وليس لنا ازالته وإن كان فاسقاً وأنكروا الخروج على السلطان ولم يروه ا . . » (١٦٢) .

وهم قد استندوا فى موقفهم هذا إلى اعتزال نفر من الصحابة للفتن والصراعات التى شبّت فى صدر الإسلام، عندما عمى عليهم وجه الصواب والخطأ، أو أدركوا الصواب والخطأ ثم تحرجوا أن يجردوا السيف ضد من سبقت له صحبة الرسول \_عليه الصلاة

<sup>(</sup>١٦٢) (مقالات الإسلاميين) جـ ٢ ص ٥١، ٤٥٢ (طبعة استانبول سنة ١٩٢٩م).

والسلام ... ومن هؤلاء الصحابة : سعد بن أبى وقاص ، وأسامة ابن زيد ، وعبد الله بن عمر ، ومحمد بن مسلمة .. المخ .

ونحن نعتقد بوجود الصلات الوثيقة بين الأسس الفكرية لهذا الموقف اللاثورى وبين شيوع الاستبداد بالسلطة والتغلب على الحكم من قبل المستبدين وسلاطين الجور الذين طبعوا التاريخ الإسلامي بكل ما هو غريب عن الشورى ومناقض للعدل والاختيار ..

ويشهد لهذا الاعتقاد ـ على سبيل المثال ـ قول إمام أهل الحديث أحمد بن حنبل، الذى يرويه عنه صاحبه عبدوس بن مالك القطان: «.. ومن غلب بالسيف حتى صار خليفة، وسمى أمير المؤمنين، فلا يجل لأحد يؤمن بالله واليوم الآخر أن يبيت ولا يراه إمامًا عليه، براً كان أو فاجرًا، فهو أمير المؤمنين! «(١٦٣).

وعند ابن حنبل: إذا قام أكثر من مستبد، وتنازعوا أمرهم وانقسم الناس، فإن صلاة الجمعة، ومن ثم التأييد، يكون من نصيب «من غلب»! . (١٦٤) . وهذا «المنطق « وإن تميز بالطابع «العملي» إلا أنه يهمل ارتباط «شرعية » السلطة « بعدالتها » . .

<sup>(</sup> ۱۹۳۳ ) أبو يعلى الفراء (الأحكام السلطانية ) ص ٤ . طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨ م . و (كتاب الأمامة ) ص ٢١٢ طبعة بيروت ، فسمن عجموعة عنبانها (نصوص الفكر السياسي الإسلامي : الامامة عند السنة ) سنة ١٩٦٦ م .

<sup>(</sup> ١٦٤ ) أبو يعلى (الأحكام السلطانية ) ص ٦ .

ولقد تبع ابن تيمية ( 771 ــ ٧٧٨ هـ ، ١٧٦٣ ــ ١٣٣٨ م) ــ رغم جرأته فى الحق ــ موقف أستاذه ابن حنبل المعادى للثورة وأورد ، تأييداً لهذا الموقف عدداً من أحاديث الآحاد المنسوبة إلى الرسول ـ عليه الصلاة والسلام ــ ومن أقواله فى هذه القضية : ان «المشهور من ملهب أهل السنة أنهم لا يرون الخروج على الأنمة وقتالم بالسيف ، وإن كان فيهم ظلم .. لأن الفساد فى القتال والفتنة أعظم من الفساد الحاصل بظلمهم بدون قتال ولا فتنة ، فيدفع أعظم الفسادين بالتزام الأدنى » .. وروى للدلالة على ذلك أحاديث غريبة عن روح الإسلام ، تنهى عن قتال أمراء الجور طالما هم غريبة عن روح الإسلام ، تنهى عن قتال أمراء الجور طالما هم يصلون ! .. وتدعو الناس إلى أداء وإجبانهم وطاعة الحكام الظلمة مع كراهية ظلمهم بالقلب ، والابتعاد عن العصيان لمؤلاء الطغاة !! (١٥٠٠) . ونحن نعتقد أن الخطر التترى الخارجي ، الذي هدد الأمة وحضارتها ، قد لعب دوره فى التأييد الذي حرص عليه ابن تيمية لسلطة وسلطان دولة الماليك !

وقريبًا من هذا الموقف ، المعادى ، أو غير المناصر للثورة ، وقف أغلب الأشعرية . . فالإمام الغزالى يرى خلع الحاكم المستبد الذى لم يستكمل شروط الإمامة إذا أمكن ذلك دون قتال ـــولست أدرى كيف يتصور امكان ذلك ، مع استبداده بالقوة والسيف؟! ــ وإلا

<sup>(</sup> ١٦٥ ) (منهاج السنة ) جـ ٢ ص ٨٧. الطبعة الأولى.

فالرأى عنده هو: وجوب طاعته والحكم بامامته ، فيقول : «واللى نراه ونقطع : أنه يجب خلعه إن قدر ، على أن يستبدل عنه من هو موصوف بجميع الشروط ، من غير اثارة فتنة ولا تهيج قتال . وإن لم يكن ذلك إلا بتحريك قتال وجبت طاعته وحكم بإمامته (١٦٦) » ا « .. فإن السلطان الظالم الجاهل متى ساعدته الشوكة ، وعسر خلعه ، وكان في الاستبدال به فتنة ثائرة لا تطاق ، وجب تركه ، ووجبت الطاعة له ! .. » وهو يرى في طاعة الظالم الجاهل مكاسب تتحقق للأمة تفوق الآمال المعلقة على خلعه الماشورة ، ويتساءل : «كيف نفوت رأس المال في طلب الربح (١٦٧) ؟ ا » .

ونفس الموقف يقفه ابن جاعة \_الذي عاش ظروف وملابسات ابن تيمية \_ ( ٦٣٩ \_ ٦٧٧ هـ ، ١٧٤١ \_ ١٩٣٣ م ) عندما يصور الأمركا لوكان غابة تجب الطاعة فيها للأقوى من المستبدين ، حتى لوكان جاهلاً فاسقاً ، فإذا أطاح به جاهل فاسق آخركان هو الإمام المطاع ! .. يقول : إنه «أن خلا الوقت عن إمام ، فتصدى لها من هو ليس من أهلها ، وقهر الناس بشوكته وجنوده بغير بيعة أو استخلاف ، انعقدت بيعته ولزمت طاعته .. ولا يقدح في ذلك كونه جاهلاً أو فاسقاً . وإذا انعقدت الامامة بالشوكة والغلبة لواحد ، ثم

<sup>(</sup>١٦٦) (الاقتصاد في الأعتقاد) ص ١٣٧ طبعة صبيح، القاهرة، بدون تاريخ. (١٦٧) (احياء علوم الدين) ص ٨٩٤ ، ٨٩٣. طبعة دار الشعب سالقاهرة.

قام آنحر فقهر الأول بشوكته وجنوده ، انعزل الأول وصار الثانى إمامًا .. ا (١٦٨) .

وابن جُهاعة بهذا الفكر يطوع الإسلام وفكره السياسي للأوضاع التي سادت عصر الماليك الذي عاش فيه ! ..

وبهذا الرأى يقول التفتازانى فى (شرح العقائد النسفية) . . كما قال به الأشعرى أيضًا ، وان كان قد سمّاهم «الملوك» بدلاً من «الخلفاء» ، ورأى عدم الثورة على هؤلاء الملوك !

ولقد تكون لهذه المبررات العملية التي ساقها هذا النفر من أمحة أهل الحديث والأشعرية حظوظ من الوجاهة في بعض المواقف والملابسات. وبخاصة أمام المخاطر الحنارجية التي هددّت الدولة والحضارة، وفي ظل نمط الحكم المملوكي الذي كان «التغلب» فيه التجسيد «للقوة» التي لابد وأن تتحلي بها.. ولكن الأمر السلبي الذي أدى إليه هذا الموقف المناهض للثورة هو: أنه أعطى الشرعية النظام الاستبداد بالسلطة ولحكم المستبدين، حتى صار القاعدة وصار الخضوع له والطاعة لأهله هما الشريعة والقانون، حتى لقد قال نفر من الفقهاء: «مَنْ يَحكم يُطعَ (١٦١)» ا وحتى أصبح قال نفر من الفقهاء: «مَنْ يَحكم يُطعَ (١٦٩)» ا وحتى أصبح

<sup>(</sup> ١٦٨ ) (تحرير الأحكام ) . والنص منقول عن ( دراسات في حضارة الإسلام ) لجب ص ١٩٦٨ . طبعة بيروت سنة ١٩٦٤ م .

<sup>(</sup> ١٦٩ ) سانتيلا (القانون والمجتمع ) ص ٤٣٠ ترجمة جرجيس فتح الله . طبعة بيروت ضمن مجموعة عنوانها : تراث الإسلام ــ سنة ١٩٧٧ م .

الحديث عن الامامة ، بشروطها وصفات القائم بها ، لا يتجاوز نطاق المباحث الكلامية والفقهية إلى أرض الواقع والتطبيق ، كما أصبحت الثورة على أتمة الجور والاستبداد منكرًا يُوصف أصحابه بالخروج والمروق . أى أن هذا الفكر المبرد لسلطة استبداد المتسلطين قد جعل حكم الطغاة هو القاعدة ، ونظام الخلافة الإسلامية الشوروية الشذوذ والاستثناء ! ..

غيرأننا نعود ، في الحتام ، فنذكر بما أثبته وأكدته هذه الدراسة من أن الفكر الإسلامي قد اجتمع وأجمع أعلامه ، في عصوره المبكرة ، على الانحياز للثورة كسبيل من سبل التغيير ، ولقد حدث ذلك عندما كان هؤلاء الأعلام ينطلقون من المصادر الأولية والجوهرية النقية للدين ومن تجربة الخلفاء الراشدين في الحكم على أساس من الشوري والاختيار .. فلما عرفت النظم الاستبدادية ، غير الشوروية ، طريقها إلى واقع المسلمين ، وغلب الطابع الاستبدادي على تاريخ الحكم الإسلامي ، أصبح هذا الواقع الشاذ ، لغلبته واستمراريته ، مصدرًا من مصادر الفكر لدى تبار من مفكري واستمراريته ، مصدرًا من مصادر الفكر لدى تبار من مفكري الإسلام ، فكانت تلك الآراء التي عرضنا طرفًا منها ، والتي ناهض أصحابها الثورة كسبيل من سبل التغيير في مجتمع الإسلام ..

فالانحياز للثورة ، في الفكر العربي الإسلامي ، أصيل أصالة فكرنا العربي الإسلامي النتي وتطبيقاته الشوروية المبكرة .. كما أن

العداء للثورة ، في هذا الفكر ، طارئ وغريب .. طارئ لأنه نبت للاستبداد السياسي الذي أصاب واقع هذه الأمة بعد دولة الحلفاء الراشدين ، وغريب لأنه ـ بكل المقاييس ـ لا يتسق مع روح الإسلام ونزوع الإنسان العربي إلى مقاومة الظلم ورفض الخضوع للاستبداد والمستبدين .

المراجع

- ابن أبى الحديد : (شرح نهج البلاغة) تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم ,
   طبعة القاهرة سنة ١٩٥٩ م .
  - ابن الأثير: (أسد الغابة) طبعة دار الشعب ـ القاهرة.
     ابن تيمية: (منهاج السنة) طبعة القاهرة، الأولى.
- ابن جميع (أبو حفص عمر): (مقدمة التوحيد وشروحها) طبعة
   القاهرة سنة ١٣٥٥ هـ.
  - » ابن حنبل (أحمد): (المسند) طبعة القاهرة سنة ١٣١٣ هـ.
    - ابن خطدون: (المقدمة) طبعة القاهرة سنة ١٣٢٧ هـ.
       (العبر) طبعة القاهرة سنة ١٢٨٤ هـ.
    - « ابن سعد : (الطبقات الكبرى) طبعة دار التحرير ـ القاهرة .
- ابن سلام (أبو عبيد): (الأموال) طبعتا القاهرة سنة ١٣٥٣ هـ
   و ١٩٦٨م.
- ه ابن عبد البر: (الدرر فى اختصار المغازى والسير). طبعة القاهرة سنة ١٩٦٦ م.
  - ابن قتيبة: (الإمامة والسياسة) طبعة القاهرة سنة ١٣٣١ هـ.
     (عيون الأخبار) طبعة القاهرة سنة ١٩٧٣م.
     (المعارف) طبعة القاهرة سنة ١٩٦٠م.

- ه ابن ماجة: (السنن) طبعة القاهرة سنة ١٩٧٢م.
- ابن المرتضى: (باب ذكر المعتزلة \_ من كتاب المنية والأمل) طبعة الهند
   سنة ١٣١٧ هـ.
  - ابن منظور: (لسان العرب) طبعة القاهرة.
  - « أبو داود : (السنن طبعة القاهرة سنة ١٩٥٧ م .
  - أبويوسف: (الحراج) طبعة القاهرة سنة ١٣٥٢ هـ.
- الأشعرى: (مقالات الإسلاميين) طبعة القاهرة سنة ١٩٦٩ م وطبعة استانبول سنة ١٩٦٩ م.
  - « الأصفهان : (الأغاني) طبعة دار الشعب ... القاهرة .
- الأفغاني (جمال الدين): (الأعمال الكاملة) دراسة وتحقيق ذكتور محمد
   عمارة ـ طبعة القاهرة سنة ١٩٦٨ م.
  - « البخارى : (صحيح البخارى) طبعة دار الشعب ، القاهرة .
- و برنارد (لويس): (أصول الاسماعيلية) طبعة القاهرة ــ دار الكتاب العربي ــ بدون تاريخ.
  - « البيضاوى : ( تفسير البيضاوى ) طبعة القاهرة سنة ١٩٢٧ م .
  - » الترملي : (السنن ألجامع الصحيح) طبعة القاهرة سنة ١٩٣٧م.
    - » الجاحظ : (رسائل الجاحظ) طبعة القاهرة سنة ١٩٦٤م.
  - » جب : (دراسات في حضارة الإسلام) طبعة بيروت سنة ١٩٦٤ م.
    - ه الدارمي: (السنن) طبعة القاهرة سنة ١٩٦٦م.
- سانتیلا: (القانون والمجتمع) طبعة بیروت \_ ضمن مجموعة (تراث الإسلام)\_ سنة ۱۹۷۲م.
  - الشهرستاني : (الملل والنحل) طبعة القاهرة سنة ١٣٣١ هـ.

- ه الطبرى: (التاريخ) طبعة دار المعارف ـ القاهرة.
- ه طه حسين (دكتور): (الفتنة الكبرى) طبعة القاهرة سنة ١٩٧٠ م.
  - ه الطوسي : (تلخيص الشافي ) طبعة النجف سنة ١٣٨٣ هـ .
    - ه عبد الجبار بن أحمد (قاضي القضاة):
    - (المغنى قى أبواب التوحيد والعدل) طبعة القاهرة .
- ( فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة ) تحقيق فؤاد سيد . طبعة تونس سنة ١٩٧٢ م .
- (تثبیت دلائل النبوة) تحقیق دکتور عبد الکریم عثمان ــ طبعة بیروت سنة ۱۹۲۸ م .
- م على بن أبى طالب (الإمام): (نهج البلاغة) طبعة دار الشعب ... القاهرة.
- الغزال (أبو حامد): (الاقتصاد في الاعتقاد) طبعة القاهرة \_ صبيح \_
   بدون تاريخ (ضمن مجموعة).
  - (احياء علوم الدين) طبعة دار الشعب\_ القاهرة.
- قان فلوتن : (السيادة العربية والشيعة والاسرائيليات) طبعة القاهرة سنة
   ١٩٣٨ م .
- الفراء (أبو يعلى): (الأحكام السلطانية) طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨ م.
   (كتاب الامامة) طبعة بيروت \_ضمن مجموعة \_ سنة ١٩٦٦ م.
- ه فلهوزن (یولیوس): (الخوارج والشیعة) ترجمة دکتور عبدالرحمن بدوی. طبعة القاهرة سنة ۱۹۵۸م.
- القاسمي (جمال الدين): (تاريخ الجهمية والمعتزلة) طبعة القاهرة سنة
   ۱۳۳۱ هـ.

- القرطى: (الجامع لأحكام القرآن) طبعة دار الكتب المصرية.
  - « القلقشندى: (صبح الأعشى) طبعة دار الكتب سالقاهرة.
- ء ناجي حسن : (ثورة زيد بن على) طبعة بغداد سنة ١٩٦٦م.
  - مالك : (الموطأ) طبعة دار الشعب سالقاهرة .
- ه محمد عبده (الإمام): (الأعال الكاملة للإمام محمد عبده) دراسة وتحقيق: د. محمد عارة. طبعة بيروت سنة ١٩٧٧م.
- (الإنسلام والمرأة) دراسة وتحقيق: د. محمد عارة: طبعة القاهرة سنة ها ١٩٧٥ م.
- « محمد عارة (دكتور): (مسلمون ثوار) طبعة بيروت سنة ١٩٧٤م. (الأرض والفلاح) «الهلال» سبتمبر سنة ١٩٧٠م.
- عمد فؤاد عبد الباق: (المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم) طبعة
   دار الشعب، القاهرة.
  - « المسعودى : (مروج الذهب ) طبعة القاهرة سنة ١٩٥٨ م .
    - مسلم: (صحیح مسلم) طبعة القاهرة سنة ۱۹۵۵م.
       النسالى: (السنن) طبعة القاهرة سنة ۱۹٦٤م.
      - ن نظام الملك: (سياسة نامة).
- » النوبختي : (فرق الشيعة ) تحقيق : ريتر. طبعة استانبول سنة ١٩٣١ م.
- « هيكل (محمد حسين ـ دكتور): (الفاروق عمر) طبعة القاهرة سنة ١٣٦٤ هـ.
- « ونسنك (أ. ى): المعجم المفهرس الألفاظ الحديث النبوى) طبعة ليدن سنة ١٩٣٦ ــ ١٩٣٩ م.
  - « يحيي بن آدم : (الحراج ) طبعة القاهرة سنة ١٣٧٤ هـ .

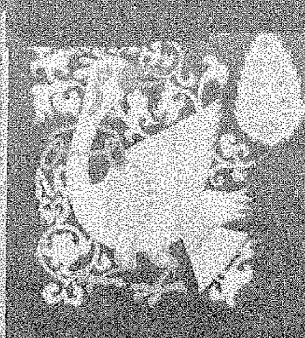
# الفهشرشت

| الصفحة     | الموضوع                                        |
|------------|------------------------------------------------|
| ٥          | تقليم                                          |
| 4          | الثورة (التعريف والمصطلح)                      |
| 17         | ارهاصات الواقع الجاهلي بالإسلام والثورة        |
| 44         | ثورة الإسلام                                   |
| 40         | إنجازات الإسلام الثورية في واقع الإنسان العربي |
| <b>V</b> 4 | عدل عمر بن الخطاب                              |
| 41         | العطاء بين المساواة والتفاوت                   |
| <b>1</b> 7 | نصيب الرسول ونصيب قرابته من الغنائم            |
| 1.1        | الموقف من تملك الأرض الزراعية                  |
| 114        | مصدر التشريع لضريبة الأرض                      |
| 117        | العدل بين الحاكم والمحكوم                      |
| 144        |                                                |
| 120        | المال للأمة<br>وماذا للحاكم في المال العام ؟   |
| 104        | عام الرمادةعام الرمادة                         |
| 170        | الثورة على حكم عثان بن عفان                    |
| 177        | على بن أني طالب                                |

| الصفحة       | الموضوع                        |
|--------------|--------------------------------|
| 191          | طبقات المجتمع ومكانها          |
| 144          | ١ ــ انقسام المجتمع إلى طبقات١ |
| 140          | ٢ ــ الذين يفلحون الأرض        |
| Y * *        | ٣ ـــ طبقة التجار والصناع      |
| Y • Y        | ٤_ الطبقة السفلي               |
| Y + &        | ٥ ـ طبقة والخاصة»              |
| ***          | المال العام                    |
| 411          | ثورة الحوارج المستمرة          |
| 771          | ثورات المرجئة                  |
| <b>Y Y Y</b> | ثورات الشيعة                   |
| 777          | ثورات المعتزلة                 |
| Y 0 Y        | ثورة الزنج                     |
| 474          | تياران : مع الثورة وضدها       |
| 474          | المراجع                        |
|              |                                |

رقم الإيداع : ۸۸/۱۸۹۳ التراج الدول : ۹ ــ ۱۹۵ ــ ۱۹۸ ــ ۹۷۷

e zakalika Manadakan Julia



- ाकामा ३ हुन्या जाना <u>कारात</u>

  - والمالية المالية المالية
  - on all the the little is the
  - القلبة ، تروت هني د دوج و عاليه
  - ing a complete source of
  - e para e je kara
  - المحكود واستعماره فاطرما
  - عيل ١٠٠٠ (الحجاء الفاء الرحاما
    - أحررت

To: www.al-mostafa.com